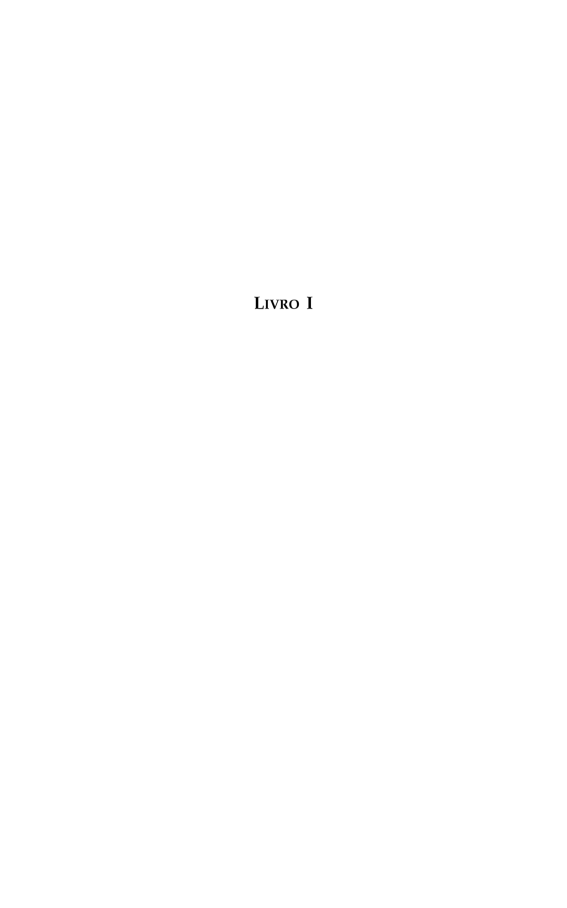
## Da Geração e Corrupção

**Aristoteles** 



**1.** | Sobre a geração e a corrupção <sup>1</sup> das coisas que por <sup>314a</sup> natureza se geram e corrompem, há que distinguir, de modo uniforme para todas, as respectivas causas e definições <sup>2</sup>, assim como, sobre o aumento <sup>3</sup> e a alteração <sup>4</sup>, o que é cada um e se é de supor | que a natureza da alteração e da geração é a mes- <sup>5</sup> ma ou é diferente <sup>5</sup>, acompanhando a diferença dos nomes.

De entre os antigos, uns afirmam que a chamada «geração simples» <sup>6</sup> é alteração, ao passo que outros defendem que a alteração e a geração são diferentes. Com efeito, os que afirmam que o universo <sup>7</sup> é algo uno, entendendo que todas as coisas se geram a partir de uma, são obrigados | a declarar que 10 a geração é alteração e que o que é gerado é, em sentido próprio, alterado. Em contrapartida, para os que defendem que a matéria é mais do que uma, como Empédocles, Anaxágoras e Leucipo, a geração e a alteração têm de ser diferentes.

No entanto, Anaxágoras ignorou a linguagem apropriada, pois diz que a geração e a destruição são o mesmo que | a 15 alteração <sup>8</sup>, apesar de afirmar, tal como os outros, que os elementos <sup>9</sup> são múltiplos. Para Empédocles, os elementos corpó-

 $<sup>^1</sup>$  Περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς, palavras iniciais que dão título à obra e cuja tradução latina, pela qual é actualmente referida, é *De generatione et corruptione*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Λόγους.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Αὐξήσεως.

<sup>4 &#</sup>x27;Αλλοιώσεως.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Χωρίς. Lit., separada.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 'Απλῆν γένεσιν.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Τὸ πᾶν. Lit., o todo.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. Fr. DK59 B17.

 $<sup>^9</sup>$  Τὰ στοιχεῖα. Aristóteles define os *elementos* como as *primeiras* coisas, especificamente indivisíveis em outras espécies, a partir das quais as

reos <sup>10</sup> são quatro, embora na totalidade, juntamente com os princípios motores <sup>11</sup>, perfaçam o número de seis, ao passo que, para Anaxágoras, assim como para Leucipo e Demócrito, são em número infinito. É que Anaxágoras postula como elemen<sup>20</sup> tos as homeomerias <sup>12</sup>, tais como o osso, a carne, | a medula e as restantes coisas em que a parte é sinónima com cada uma <sup>13</sup>. Por seu lado, Demócrito e Leucipo dizem que é a partir de corpos indivisíveis <sup>14</sup> que os restantes são compostos, e que, sendo aqueles infinitos, quer em quantidade, quer quanto às respectivas formas, estes diferem uns dos outros em função dos

outras coisas são compostas, ou, inversamente, as últimas em que estas se dividem sem que aquelas possam ainda ser divididas em outras coisas especificamente diferentes — cf. Metaph.  $V[\Delta]$ .3, 1014a26-34. No mesmo sentido, em Cael. III.3, 302a15-18 Aristóteles define elemento do seguinte modo: ἔστω δή στοιχείον των σωμάτων, εἰς δ τἆλλα σώματα διαιρείται, ένυπάρχον δυνάμει ή ένεργεία (τοῦτο γὰρ ποτέρως, ἔτι ἀμφισβητήσιμον), αὐτὸ δ' ἐστὶν ἀδιαίρετον εἰς ἕτερα τῷ εἴδει — seja elemento o corpo no qual os outros corpos se dividem, que neles se encontra em potência ou em acto (em qual destes modos, está ainda por decidir), sendo ele próprio indivisível em corpos diferentes em espécie. No entanto, como assinala Hinton (1997: 146-147), «it should be noted that while elements are simple in that they are not capable of further division, they are not simple in definition. Each element is made up of a yoke of two qualities. [...] Aristotle asserts that an element is whatever is lowest in determination in terms of nature, not in terms of determination in general. Therefore, the elements are not the lowest level of determination; they are simply the lowest level of separated existences.»

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Τὰ σωματικά.

<sup>11</sup> Κινούντων. Lit., os motores. Para Empédocles, estes motores seriam a amizade e a discórdia.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Τὰ ὁμοιομερῆ, termo atribuído por Aristóteles a Anaxágoras, habitualmente vertido por homeomerias ou coisas homeómeras. Significa coisas com partes semelhantes, pois cada uma das respectivas partes (μέρη) é semelhante (ὅμοιος) ao todo.

<sup>13 \*</sup>Ων ἑκάστω συνώνυμον τὸ μέρος ἐστίν, ou seja, coisas cujas partes possuem o mesmo *nome* e a mesma *definição* que o todo. Uma parte de osso, por exemplo, é designada e definida como o todo de que é parte, *i. e.*, como osso. Para a definição de *sinonímia*, cf. *Cat.* 1, 1a6-7: συνώνυμα δὲ λέγεται ὧν τό τε ὄνομα κοινὸν καὶ ὁ κατὰ τοὔνομα λόγος τῆς οὐσίας ὁ αὐτός.

 $<sup>^{14}</sup>$  Σωμάτων ἀδιαιρέτων. Trata-se dos chamados *indivisíveis* (τὰ ἀδιαίρετα) ου *átomos* (τὰ ἄτομα).

corpos de que se compõem e em função da posição <sup>15</sup> e da ordem <sup>16</sup> dos mesmos.

Os seguidores de Anaxágoras parecem defender posições contrárias | às dos seguidores de Empédocles. Este último afir- 25 ma, com efeito, que o fogo, a água, o ar e a terra são os quatro elementos e que são simples, mais do que a carne, os ossos e quaisquer dos homeómeros <sup>17</sup>, ao passo que os seguidores de Anaxágoras dizem que estes últimos é que são os elementos simples, enquanto a terra, o fogo, a água e o ar são compostos, | contendo todas as sementes <sup>18</sup> daqueles <sup>19</sup>.

Deste modo, aqueles que constroem todas as coisas a partir de uma única são obrigados a afirmar que a geração e a corrupção são alteração, pois o substrato permanece sempre como sendo um e o mesmo (dizendo nós que se altera <sup>20</sup>). Para aqueles que, ao invés, concebem uma pluralidade de géneros <sup>21</sup>, | a alteração difere da geração, pois a geração e a cor- 5 rupção resultam da sua junção <sup>22</sup> e separação <sup>23</sup>. Por isso diz Empédocles, neste sentido, que «de nenhuma coisa há nascimento <sup>24</sup>, mas somente mistura <sup>25</sup> e separação <sup>26</sup> de coisas misturadas <sup>27</sup>. É, pois, evidente que, nestes termos, o discurso destes pensadores é adequado à hipótese que assumem, | e que é 10 neste sentido que o formulam. No entanto, também eles são

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Θέσει.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Τάξει.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Τῶν ὁμοιομερῶν, ou seja, dos corpos homeómeros.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Πανσπερμίαν.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Τούτων, sc. τῶν ὁμοιομερῶν (314a28).

 $<sup>^{20}</sup>$  Ou seja, dizendo nós que se altera sempre que há geração ou corrupção.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Τὰ γένη. Aristóteles refere-se aos *géneros dos elementos* ou aos próprios *elementos*. Embora com alguma raridade, γένος pode ocorrer *no plural* com o sentido preciso de *elementos*, assim sendo no *Timeu* de Platão, por exemplo (*Ti.* 54b6-7: τὰ τέτταρα γένη, *os quatro géneros*).

<sup>22</sup> Συνιόντων.

<sup>23</sup> Διαλυομένων.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Φύσις.

 $<sup>^{25}</sup>$  Μίξις.

 $<sup>^{26}</sup>$  Διάλλαξις. O termo assume em Empédocles o sentido de *separação*, não o sentido habitual de *troca, intercâmbio* ou *conciliação*.

 $<sup>^{\</sup>rm 27}$  Fr. DK31 B8, vv. 1, 3. Aristóteles regressa a esta citação em 333b14-15.

obrigados a reconhecer que a alteração é diferente da geração, embora tal seja impossível de conciliar com as suas afirmações.

É fácil compreender que o que afirmamos é correcto. Do mesmo modo que podemos observar a mudança de grandeza <sup>28</sup>, chamada «aumento» ou «diminuição», de uma substântia que, em si mesma, permanece em repouso, | assim também podemos observar a alteração. No entanto, partindo do que defendem aqueles que postulam mais do que um princípio, a alteração é impossível. Pois as afecções de que dizemos resultar a alteração são diferenças dos elementos, por exemplo quente-frio, branco-negro, seco-húmido, macio-duro e | todas as outras, como Empédocles também refere: «o Sol por toda a parte brilhante à vista e quente, e a chuva sobre todas as coisas escura e fria» <sup>29</sup>, distinguindo de modo semelhante as restantes afecções.

Assim sendo, se não é possível que a água se gere a partir do fogo, nem a terra a partir da água, tão-pouco será possível gerar-se o negro a partir do branco ou o duro a partir do ma25 cio, | aplicando-se o mesmo raciocínio aos restantes casos. No entanto, é nisto que a alteração consiste <sup>30</sup>.

Claramente, resulta que temos sempre de supor uma matéria única em relação aos contrários, quer a mudança seja relativa ao lugar, quer seja relativa ao aumento e à diminuição, quer seja relativa à alteração. Para mais, é tão necessário que isto seja assim como que haja alteração. Pois, se houver alteração, o substrato será um elemento único, ou seja, haverá uma matéria única para todas as coisas que admitem mudança recíproca; e, do mesmo modo, se o substrato for único, existirá alteração.

Empédocles parece, portanto, entrar em contradição tanto 5 com os factos como consigo próprio. Nega, por um lado, que algum dos elementos se gere a partir de outro, afirmando, em contrapartida, que todas as coisas se geram a partir deles, ao mesmo tempo que, por outro lado, depois de reconduzir à unidade a totalidade da natureza, com excepção da discórdia,

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Μεταβολήν κατὰ μέγεθος.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Fr. DK31 B21, vv. 3, 5.

<sup>30</sup> De acordo com o presente argumento, a teoria de Empédocles acaba por também excluir a identidade da geração e da corrupção com a alteração.

defende que todas as coisas se geram outra vez a partir da unidade. Deste modo, é claramente a partir de uma certa coisa única que, separando-se devido a certas diferencas e afecções, uma coisa se torna água e outra | fogo, tal como entende ao 10 dizer que o Sol é brilhante e quente e a terra pesada e dura. Suprimindo estas diferenças (pois são suprimíveis, uma vez que são geradas), torna-se evidentemente necessário que a terra se gere a partir da água e a água a partir da terra, o mesmo ocorrendo com cada um dos restantes elementos, e isto não apenas outrora 31, mas ainda agora, | na medida em que mudam nas 15 suas afecções. Nos seus termos, estes elementos possuem a capacidade de se juntar e novamente se separar, sobretudo porque a discórdia e a amizade ainda estão em luta uma com a outra. Eis por que eles foram *outrora* gerados a partir do uno, pois certamente o fogo, a terra e a água não existiam quando o universo era uno.

É pouco claro se | se lhe deve atribuir como princípio o 20 uno ou o múltiplo, quero dizer, o fogo, a terra, e seus congéneres <sup>32</sup>. Na medida em que subjaz como matéria <sup>33</sup> — a partir da qual, por mudança causada pelo movimento, se geram a terra e o fogo —, o uno é um elemento <sup>34</sup>. Em contrapartida, na medida em que o uno é gerado a partir da composição resultante da união daqueles, os quais provêm por sua vez da sua separação, estes são mais elementares e | anteriores em na- 25 tureza.

**2.** Falemos, pois, de um modo geral, sobre a geração e a corrupção simples — se existem ou não e como ocorrem —, e também †sobre os outros movimentos,† <sup>35</sup> como o aumento e a alteração.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Τότε, referindo-se Aristóteles ao suposto momento em que, de acordo com a sua interpretação de Empédocles, teria ocorrido a separação dos elementos.

<sup>32</sup> Τὰ σύστοιχα τούτων.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> 'Ως ὕλη ὑποκείται.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Τὸ ε̈ν στοιχεῖον.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Περὶ τὰς ἄλλας κινήσεις. Passo considerado espúrio, objecto de várias tentativas de correcção ao longo da transmissão do texto. Como assinala Joachim (1922: 70), «It is difficult, if not impossible, to defend the accusative here, since the examples are in the genitive». Bekker corrige

Platão examinou a geração e | a corrupção apenas na medida em que ocorrem nas coisas, e não considerou a geração na sua totalidade <sup>36</sup>, mas somente a dos elementos <sup>37</sup>. Nada disse sobre o modo como se geram as carnes, os ossos ou outras coisas semelhantes, nem tão-pouco sobre o modo como a alteração e o aumento ocorrem nas coisas.

Em geral, ninguém se debruçou sobre nenhum destes as35 suntos a não ser de modo superficial, com excepção | de Demócrito. Este, porém, parece ter reflectido sobre todos eles, |
315b distinguindo-se desde logo pelo modo como o fez. Pois, como
dizemos, não só ninguém disse nada definido sobre o aumento
que não pudesse ser dito por qualquer pessoa ao acaso 38, nomeadamente, que as coisas aumentam por adição do semelhante ao semelhante (nada dizendo, porém, sobre o modo como
tal ocorre), como ninguém explicou a mistura 39 nem, por as5 sim dizer, nenhum dos restantes problemas, por exemplo, | de
que modo, no caso da acção e da paixão, uma coisa exerce
acção e outra padece as acções naturais.

Demócrito e Leucipo, porém, postulando as figuras <sup>40</sup>, delas fazem resultar a alteração e a geração, sendo a geração e a corrupção explicadas pela sua associação <sup>41</sup> e separação <sup>42</sup>, e a alteração pela sua posição <sup>43</sup> e ordem <sup>44</sup>. Uma vez que acredita-10 vam que a verdade | reside na aparência sensível <sup>45</sup>, e que as

lendo os genitivos τῶν ἄλλων ἀπλῶν κινήσεων (sendo ἀπλῶν a sua proposta de correcção do acusativo ἀπλᾶς, lido a partir dos Mss. EFL), o que resultaria em «sobre os outros movimentos simples». Rashed mantém a lição de Joachim e dos principais mss., περὶ τὰς ἄλλας κινήσεις. No entanto, para além da questão textual, ocorre neste passo um problema filosófico de relevo que parece justificar as tentativas de correcção, designadamente o facto de τὰς ἄλλας (ου τῶν ἄλλων), os outros, assimilar a geração e a corrupção a um movimento.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Περὶ γενήσεως οὐ πάσης.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Cf. *Ti*. 52d sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Ὁ τυχών.

<sup>39</sup> Μίξεως.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Τὰ σχήματα.

<sup>41</sup> Συγκρίσει.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Διακρίσει.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> θέσει.

<sup>44</sup> Τάξει.

<sup>45</sup> Φαίνεσθαι.

aparências <sup>46</sup> são contrárias e inumeráveis, conceberam as figuras como sendo inumeráveis <sup>47</sup>, pelo que é devido a mudanças do composto que a mesma coisa parece contrária a uma e a outra pessoa, e é transmutada por pequeno que seja o que se lhe misture, e pode parecer completamente diversa devido à transmutação de um único constituinte — pois é com as mesmas letras que se compõe uma tragédia | e uma comédia.

Todavia, uma vez que a quase todos parece que a geração e a alteração são diferentes, e que as coisas se geram e corrompem por associação e separação e se alteram por transmutação das suas afecções, teremos de nos deter a considerar estas questões, pois elas encerram dificuldades simultaneamente numerosas e razoáveis 48. | Se, por um lado, a geração for uma as-20 sociação 49, seguir-se-ão muitas consequências impossíveis. Em contrapartida, há outros argumentos, constringentes e de dificil refutação, segundo os quais a geração não pode ser outra coisa. Se, por outro lado, a geração não for uma associação, ou a geração não será em absoluto outra coisa que alteração, ou também teremos de tentar resolver esta questão, por difícil que seja.

A origem | de todos estes problemas está em saber se os 25 entes se geram, alteram, aumentam e sofrem as correspondentes mudanças contrárias porque as coisas primárias são grandezas indivisíveis <sup>50</sup> ou se, pelo contrário, não há nenhuma grandeza indivisível. Esta questão possui a máxima importância. Além disso, se houver tais grandezas, serão corpos, como para Demócrito e Leucipo, | ou superfícies <sup>51</sup>, como no *Ti-* 30 *meu*? <sup>52</sup> Ora, quanto a esta última posição, é absurdo, como defendemos em outros escritos <sup>53</sup>, decompor <sup>54</sup> as coisas até às

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Τὰ φαινόμενα.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> "Απειρα, em número infinito ou inumeráveis. De acordo com uma nota de Tricot a este passo (1933: 11, n. 1), as figuras seriam infinitas em número e nas respectivas formas.

 $<sup>^{48}</sup>$  Εὐλόγους, razoáveis, no sentido de serem compreensíveis e discutíveis por meio de argumentos.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Σύγκρισις.

<sup>50</sup> Τῶν πρώτων ὑπαρχόντων μεγεθῶν ἀδιαιρέτων.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Ἐπίπεδα, superfícies ou figuras planas.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> *Ti.* 53c sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Cael. III.1, 299a1.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Διαλῦσαι.

superfícies. Mais razoável será, portanto, afirmar a existência de corpos indivisíveis <sup>55</sup>, embora também estes tenham muitas consequências absurdas. No entanto, para estes filósofos <sup>56</sup>, é possível conceber a alteração e a geração, tal como disse- <sup>35</sup> mos <sup>57</sup>, | por meio da transmutação <sup>58</sup> de um mesmo corpo quanto à orientação <sup>59</sup>, ao contacto <sup>60</sup> e | às diferenças das suas figuras <sup>61</sup>, como faz Demócrito (por isso ele nega que a cor exista, sendo por orientação <sup>62</sup> que as coisas adquirem cor), ao passo que a mesma explicação já não é possível para aqueles filósofos que dividem os corpos em superfícies, pois nada se gera, com excepção dos sólidos, por composição <sup>63</sup> de superfícies; e eles, de resto, não tentam explicar a geração de uma afecção a partir das superfícies. |

A falta de experiência <sup>64</sup> é causa da reduzida capacidade de compreender <sup>65</sup> os factos reconhecidos <sup>66</sup>. Por este motivo, aqueles que estão mais familiarizados com os fenómenos naturais têm uma maior capacidade de estabelecer os princípios que permitem abranger a maior quantidade de fenómenos. Em contrapartida, aqueles cujo excesso de argumentos desviou da

<sup>55</sup> Σώματα εἶναι ἀδιαίρετα.

<sup>56</sup> Τούτοις. Lit., para estes. De modo diferente da maior parte dos tradutores (sendo Williams a única excepção conhecida), não optámos por ler em τούτοις (315b33) um dativo instrumental, referente aos corpos indivisíveis (com estes corpos ou por meio destes corpos). De acordo com esta possibilidade de tradução, os corpos indivisíveis permitiriam estabelecer (ou conceber) a alteração e a geração. Entendemos que τούτοις se refere a Demócrito e Leucipo e deve ser vertido por para estes filósofos (de resto, aqueles para quem os corpos indivisíveis permitem explicar a alteração e a geração). Esta versão de τούτοις em 315b33 por para estes filósofos parece ser confirmada pela sequência do texto, uma vez que, em 316a2, surge τοῖς δέ, que vertemos por ao passo que para os filósofos (i. e., para aqueles filósofos que dividem os corpos em superfícies).

<sup>57</sup> Cf. 315b6-9.

<sup>58</sup> Μετακινοῦντα.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Τροπῆ.

<sup>60</sup> Διαθιγῆ.

<sup>61</sup> Ταῖς τῶν σχημάτων διαφοραῖς. Cf. Metaph. I[A].4, 985b12-19.

<sup>62</sup> Pela *orientação* ou colocação (τροπῆ) dos corpos indivisíveis.

<sup>63</sup> Συντιθεμένων.

<sup>64 &#</sup>x27;Απειρία.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Συνορᾶν.

<sup>66</sup> Τὰ ὁμολογούμενα.

observação dos factos poucos fenómenos consideram, mas com demasiada facilidade discorrem sobre os mesmos. | A partir 10 disto também se pode verificar quão diferentes são aqueles que investigam de um modo físico <sup>67</sup> daqueles que investigam de um modo lógico <sup>68</sup>, pois sobre a existência de grandezas indivisíveis <sup>69</sup> alguns filósofos <sup>70</sup> dizem que [se elas não existissem] o triângulo em si <sup>71</sup> seria múltiplo, ao passo que Demócrito parece ter atendido a argumentos apropriados ao assunto, ou seja, de carácter físico <sup>72</sup>. O que queremos dizer tornar-se-á claro à medida que avançarmos.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Φυσικῶς, com procedimentos físicos, próprios das ciências particulares (não exclusivos da Física). São procedimentos específicos e apropriados aos assuntos em investigação. De acordo com Le Blond (1939: 206-207), «alors que l'examen logique d'une question [v. n. sq.] est le fait d'un homme sans compétence technique, qui doit rester nécessairement à des conclusions vagues et sujettes à confusion, la recherche physique comporte l'emploi de procédés techniques, appropriés à l'objet et précis, par suite variables suivant la nature des objets auxquels ils s'appliquent». Cf. 316a13-14, onde Aristóteles refere a observação de argumentos apropriados (ou particulares) e de carácter físico por parte de Demócrito.

<sup>68</sup> Λογικῶς, com procedimentos lógicos ou dialécticos. Trata-se de procedimentos metodológicos que assentam em princípios gerais e não são próprios de uma ciência determinada. Em GA II.8, 747b28-30, Aristóteles afirma que uma explicação lógica é aquela que, sendo mais geral, se afasta dos princípios particulares ou apropriados ao assunto em investigação: λέγω δὲ λογικὴν διὰ τοῦτο, ὅτι ὅσω καθόλου μᾶλλον, πορρωτέρω τῶν οἰκείων ἐστὶν ἀρχῶν. De acordo com Simplício (In Ph. 440.21-26), um procedimento é designado λογικός quer por decorrer de premissas resultantes da opinião, quer por assentar apenas em noções, quer por ser geral, não adaptado nem próprio do assunto em investigação.

<sup>69 &</sup>quot;Ατομα μεγέθη.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Referência aos filósofos platónicos (provavelmente Xenócrates). Como assinala Cherniss (1944: 125-126), «This argument is not expressly attributed to Plato and the present tense (φασί, 316a12) might lead one to argue that the reference is to a contemporary, *e. g.*, Xenocrates, since no such reasoning occurs in Plato's writings. Zeller (*Phil. Griech.*, II, 1, p. 1018, n. 1) believed that it did refer to Xenocrates who identified ideas and mathematicals. Nevertheless, it is to Plato's account in the *Timaeus* that Aristotle has been expressly referring (315b30, 316a2-4), and the whole context shows that, whatever the origin of this special argument, Aristotle intends to oppose it as the foundation of the Academic theory of elementary planes to the reasons that caused Democritus to assume atomic bodies.»

<sup>71</sup> Αὐτὸ τὸ τρίγωνον.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Οἰκείοις καὶ φυσικοῖς λόγοις πεπεῖσθαι.

Uma dificuldade surgirá, com efeito, | se se supuser a existência de um corpo ou grandeza totalmente divisível <sup>73</sup> e a possibilidade desta divisão. O que haverá, então, que possa escapar à divisão? Pois se um corpo fosse totalmente divisível e tal divisão fosse possível, poderia ser totalmente dividido ao mesmo tempo <sup>74</sup>, ainda que as divisões não ocorressem simultaneamente — e se tal pudesse acontecer, não seria impossível. Deste modo, se o corpo fosse por natureza totalmente divisí-20 vel, | quer se trate de divisão em metades ou de divisão em geral, nada de impossível resultaria ao ser dividido, pois mesmo que fosse inúmeras vezes dividido em inúmeras partes <sup>75</sup> o resultado não seria impossível, ainda que provavelmente ninguém o pudesse levar a cabo.

Admitindo, porém, que o corpo seja totalmente divisível, suponhamo-lo dividido. O que poderá restar? Uma grandeza? 25 Tal não será possível, pois haveria | algo que não teria sido dividido, e admitimos que o corpo era totalmente divisível. No entanto, se não restasse corpo nem grandeza e houvesse divisão, ou o corpo seria constituído por pontos <sup>76</sup>, sendo desprovidas de grandeza <sup>77</sup> as coisas de que fosse composto, ou nada seria em absoluto, — pelo que, neste caso, o corpo de nada seria proveniente e de nada seria composto, e o seu todo nada mais seria do que aparência <sup>78</sup>. De igual modo, se o corpo fosse cons-30 tituído | por pontos, não teria quantidade. Pois quando os pontos estivessem em contacto e se formasse uma grandeza única, mantendo-se eles juntos, o todo não se tornaria maior. Com efeito, se fosse dividido em duas ou mais partes, o todo

<sup>73</sup> Μέγεθος πάντη διαιρετόν.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> "Αμα.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Μυρία μυριάκις διηρημένα ή, mantendo a lição dos mss., defendida e largamente justificada por Verdenius e Waszink (1966: 9-11), e considerando desnecessária a conjectura de Joachim em 316a22, διηρημένα <διαιρεθ>ĝ (inúmeras partes inúmeras vezes divididas). Lit., μυρία μυριάκις significa dez mil vezes dez mil, sendo esta uma forma habitual de referência a quantidades superiores a μυρία (dez mil), por si só um número utilizado para referência a quantidades muito elevadas e cabalmente incontáveis.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Έκ στιγμῶν.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> 'Αμεγέθη.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Φαινόμενον.

não se tornaria menor nem maior do que antes. Em consequência, mesmo que todos os pontos se juntassem, não formariam nenhuma grandeza.

Em contrapartida, se a divisão do corpo originasse algo semelhante a serradura, | e da grandeza assim resultasse algu- 316b ma coisa corpórea <sup>79</sup>, valeria o mesmo argumento — pois em que sentido seria esta última divisível? Se, porém, não resultasse uma coisa corpórea <sup>80</sup>, mas alguma forma separável ou uma afecção, e a grandeza fosse constituída por pontos ou contactos <sup>81</sup> que possuíssem tal afecção <sup>82</sup>, seria absurdo | que 5 uma grandeza fosse constituída por coisas que não são grandezas <sup>83</sup>. Além disso, onde estariam os pontos? E seriam imóveis ou estariam em movimento? Um contacto ocorre sempre entre duas coisas, pelo que há sempre alguma coisa além do contacto, da divisão ou do ponto.

Por conseguinte, se se supuser que qualquer corpo, qualquer que seja o seu tamanho, é totalmente divisível, serão estas as consequências. Além disso, se eu reconstituir | um pe- 10 daço de madeira ou algum outro corpo que tenha dividido, ele voltará a ser igual e uno. Será claramente assim, qualquer que seja o ponto em que eu corte o pedaço de madeira. Este é, portanto, totalmente divisível em potência. O que há [na madeira], então, além da divisão? Se houver alguma afecção, como poderá [o pedaço de madeira] decompor-se em afecções e gerar-se a partir delas? Ou como podem elas estar separadas? Em consequência, se é impossível | que as grandezas sejam consti- 15 tuídas por contactos ou por pontos, terão necessariamente de existir corpos e grandezas indivisíveis. No entanto, também aqueles que defendem esta posição incorrem em consequências não menos impossíveis, as quais foram examinadas em outros escritos 84. Mas há que tentar resolver estes problemas 85, pelo

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Σῶμά τι ἀπέρχεται. Lit., algum corpo resultasse.

 $<sup>^{80}</sup>$  Mỳ σῶμα... ἀπῆλθεν. Lit., não resultasse um corpo.

<sup>81 &#</sup>x27;Αφαί.

<sup>82</sup> Τοδὶ παθοῦσαι.

<sup>83</sup> Έκ μὴ μεγεθών.

<sup>84</sup> Ph. VI.1, 231a21 sqq.; Cael. III.4, 303a3 sqq.

<sup>85</sup> Referência ao impasse criado entre as consequências impossíveis da tese atomista da existência de corpos e grandezas indivisíveis e as consequências igualmente impossíveis da suposição de uma divisibilidade infinita.

que temos de retomar novamente a dificuldade a partir do princípio.

Por um lado, não é absurdo que todo o corpo sensível seja | divisível em qualquer ponto 86 e indivisível, pois a primeira qualidade pertencer-lhe-á em potência e a segunda em acto 87. Por outro lado, parecerá impossível que, em potência, um corpo seja divisível na totalidade simultaneamente 88. Se fosse possível, [a divisão] poderia ocorrer (não com a consequência de o corpo ser em acto indivisível e dividido, as duas coisas simultaneamente, mas com a de ser dividido | em qualquer ponto). Então nada restaria e o corpo corromper-se-ia naquilo que é incorpóreo, assim como, em sentido inverso, poderia gerar-se a partir de pontos, ou, em geral, a partir de nada. Mas como seria isso possível?

É seguramente claro, no entanto, que o corpo é divisível em grandezas separáveis e cada vez menores, ou seja, em par30 tes isoladas <sup>89</sup> e separadas <sup>90</sup>. | Assim sendo, num processo de divisão em partes, o fraccionamento <sup>91</sup> não poderá prosseguir até ao infinito, nem o corpo poderá ser dividido em todos os pontos simultaneamente (pois tal não é possível), mas somente até um determinado limite. Em consequência, é necessário que no corpo existam grandezas indivisíveis <sup>92</sup> que não são visíveis, sobretudo se a geração e a corrupção ocorrerem por associação <sup>93</sup> e por separação <sup>94</sup>, respectivamente. Este é, pois, o argu317a mento que parece tornar necessária | a existência de grandezas indivisíveis. Mostraremos, porém, que esconde um paralogismo, e onde o esconde.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Por *em qualquer ponto* traduzimos  $\kappa \alpha \theta$ ' ὁητιοῦν σημεῖον. De notar que, segundo Verdenius e Waszink (1966: 13),  $\kappa \alpha \theta$ ' ὁτιοῦν σημεῖον não deverá equivaler a πάντη. Para estes autores, «It should rather be compared with Aristotle's assertion that a body is completely divisible 'anywhere' (317a5 and 8 ὁπηοῦν), *i. e.*, at given points successively».

<sup>87</sup> Τὸ μὲν γὰρ δυνάμει, τὸ δὲ ἐντελεχείᾳ ὑπάρξει. Neste sentido, o corpo será divisível em potência e indivisível em acto.

<sup>88 &</sup>quot;Αμα πάντη διαιρετόν δυνάμει.

<sup>89 &#</sup>x27;Απέχοντα.

 $<sup>^{90}</sup>$  Κεχωρισμένα.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> 'Η θρύψις.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> "Ατομα.

<sup>93</sup> Συγκρίσει.

<sup>94</sup> Διακρίσει.

Dado que um ponto não é contíguo a outro ponto 95, as grandezas são totalmente divisíveis em certo sentido, mas não em outro. Ouando admitimos que uma grandeza é totalmente divisível, supomos | que nela haja um ponto tanto em qual- 5 quer parte como em toda a parte 96, pelo que necessariamente se seguirá que a grandeza pode ser dividida até nada resultar — pois nela existe um ponto em toda a parte, de modo que é constituída por contactos ou por pontos. Mas uma grandeza é totalmente divisível apenas no sentido em que haja um ponto em qualquer lugar e todos os pontos estejam em cada lugar como está cada um em particular. No entanto, não há mais do que um ponto em cada lugar (pois os pontos não são consecutivos 97), pelo que a grandeza não pode ser totalmente divisível. | Pois se fosse divisível pelo meio, também o seria pelo 10 ponto contíguo ao meio, <mas não é,> 98 porque uma marca não é contígua a outra marca, nem um ponto a outro ponto 99, e isto quer se trate de divisão, quer se trate composição 100.

<sup>95</sup> Οὐκ ἔστι στιγμὴ στιγμῆς ἐχομένη.

<sup>96</sup> Καὶ ὁπηοῦν καὶ πάντη στιγμὴν εἶναι.

 $<sup>^{97}</sup>$  'Εφεξη̂ς.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Οὐκ ἔστι δέ, conjectura de Joachim.

<sup>99</sup> Οὐ γάρ ἐστιν ἐχόμενον σημεῖον σημεῖον ἢ στιγμὴ στιγμῆς. Se em ocorrências como a de 316b20 era possível verter σημεῖον por ponto, não se verifica o mesmo neste caso, dado que o termo precede duas ocorrências imediatas de στιγμή, cuja tradução literal é, precisamente, ponto. Assim, optámos por verter σημεῖον por marca, de modo a reservar o termo ponto para στιγμή. Interessa porém assinalar que, no seu comentário a este capítulo, Sedley (2004: 78, n. 27) defende que as últimas três palavras (ἢ στιγμή στιγμῆς) não carecem de tradução, entendendo σημεῖον e στιγμή como sinónimos. De acordo com este autor e as suas fontes, os matemáticos terão preferido um termo neutro para ponto (τὸ σημεῖον) a um termo feminino (ἡ στιγμή) somente com o objectivo de facilitar a distinção em relação ao termo feminino usado para linha (ἡ γραμμή) nas referências elípticas, as quais recorrem a artigos e pronomes (e. g., τὸ..., sc. σημεῖον, ἡ..., sc. γραμμή).

<sup>100</sup> As palavras τοῦτο δ' ἐστὶ διαίρεσις ἢ σύνθεσις (cuja tradução literal seria isto é divisão ou composição) não reúnem consenso interpretativo. Joachim (1922: 86) afirma que talvez se encontrem deslocadas, podendo ser lidas depois de διάκρισις, em 317a13 (resultando em ἔστι καὶ σύγκρισις καὶ διάκρισις, τοῦτο δ' ἐστὶ διαίρεσις ἢ σύνθεσις: há associação e separação, ou seja, divisão e composição). As traduções de Tricot e de Forster inserem os termos (directa ou indirectamente) na sequência da negação da

Em consequência, há associação e separação, mas não a partir de grandezas indivisíveis ou nelas resultando <sup>101</sup> (pois muitas seriam as consequências impossíveis), nem de modo a que a divisão seja total | (o que seria possível somente se um ponto fosse contíguo a outro ponto). A separação resulta em partes pequenas ou mais pequenas, ao passo que a associação resulta de partes mais pequenas.

No entanto, a geração simples e completa não se define 102, como alguns afirmam, pela associação e pela separação, nem a alteração é uma mudança no que é contínuo 103. Pelo contrário, 20 é nisto | que todas as doutrinas erram, pois a geração e a corrupção simples não ocorrem por associação e separação, mas quando uma coisa se transforma por inteiro em outra 104. Eles pensam que toda a mudança assim ocorrida é uma alteração, mas há uma diferença. Com efeito, no substrato há uma coisa que corresponde à definição e outra que corresponde à matéria. | Assim, quando a mudança ocorre nestas coisas, haverá geração ou corrupção, mas quando ocorre nas afecções e é acidental, haverá alteração.

contiguidade: uma divisão não seria contígua a outra divisão, nem uma composição a outra composição. Verdenius e Waszink (1966: 16) remetem ἢ σύνθεσις para 316b25-26, onde se pode ler καὶ γένοιτο δ' ἄν πάλιν ἤτοι ἐκ στιγμῶν ἢ ὅλως ἐξ οὐδενός, que traduzimos por assim como, em sentido inverso, poderia gerar-se a partir de pontos, ou, em geral, a partir de nada. Neste sentido, admitindo que as palavras em causa se encontram na sua posição original (pois as lições dos mss. não variam significativamente), entendemos que podem significar que a privação de contiguidade de um ponto em relação a outro não torna impossível apenas a divisão total (e simultânea) de uma grandeza ou de um corpo, mas igualmente a sua composição a partir de pontos. Tentámos vertê-las de forma a manter este sentido.

 $<sup>^{101}</sup>$  Οὔτ' εἰς ἄτομα καὶ ἐξ ἀτόμων. Lit., não em átomos e a partir de átomos.

<sup>102 &</sup>quot;Ωρισται.

<sup>103 &#</sup>x27;Εν τῷ συνεχεῖ. De acordo com Rashed (2005: 110, n. 7), este contínuo é referente às sequências de átomos cuja associação permanece apesar das mudanças de posição e de ordem (ou de colocação e de disposição) dos mesmos. Não se trata do contínuo aristotélico referente à geração elementar, pois neste último a mudança no contínuo corresponderá a um processo de geração e não a um processo de alteração.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Όταν μεταβάλλει ἐκ τοῦδε εἰς τόδε ὅλον.

Em resultado da separação e da associação, as coisas tornam-se facilmente corruptíveis — pois quanto mais pequenas forem as gotas em que a água se divida, mais depressa se tornam ar, ao passo que se as gotas se associarem, mais lentamente se tornam ar. Isto tornar-se-á mais | claro em posterior tra- 30 tamento <sup>105</sup>. Por agora, será suficiente que fique estabelecido que a geração não pode ser associação, contrariamente ao que alguns afirmam.

**3.** Feitas estas distinções, consideremos em primeiro lugar se há alguma coisa que se gere e corrompa de modo simples, ou se neste sentido próprio <sup>106</sup> não há nenhuma, ocorrendo a geração sempre a partir de alguma coisa e resultando em alguma coisa <sup>107</sup>, como, por exemplo, ser saudável a partir de ser doente | e ser doente a partir de ser saudável, ou <sup>35</sup> ser pequeno a partir de ser grande e | ser grande a partir de <sup>317b</sup> ser pequeno, e assim em todos os outros casos. Pois se houver geração simples, alguma coisa poderá gerar-se de modo simples a partir do não-ser, pelo que será verdadeiro afirmar que o «não-ser» é atributo de algumas coisas. Com efeito, a geração qualificada <sup>108</sup> ocorre a partir do não-ser qualificado <sup>109</sup>, como a partir do «não-branco» ou | do «não-belo», <sup>5</sup> ao passo que a geração simples ocorre a partir do não-ser simples.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> 328a23-b22.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Κυρίως. Cf. Bonitz, s. v., 416a56-58: «κύριος, κυρίως ipsam propriam ac primariam alicuius vocabuli notionem, proprium ac peculiare alicuius notionis nomen significat.»

<sup>107 &#</sup>x27;Aεὶ δ' ἔκ τινος καὶ τί. Aristóteles apresenta nestes termos a alternativa à geração e à corrupção simples (ἁπλῶς). Não se trataria da geração de uma nova substância ou da corrupção de uma já existente no seu todo (cf. ὅλον, 317a22), mas da geração e da corrupção de certas qualificações ou determinações (τίς), segundo diferentes categorias (excluindo a da substância) do ente que permanece substancialmente inalterado. Tratar-se-ia, assim, de geração e corrupção qualificadas (ou relativas): o ser saudável, por exemplo, gerado a partir do ser doente.

<sup>108</sup> Τὶς γένεσις. Lit., a geração de (ser) alguma coisa, i. e., a geração de alguma qualificação ou determinação (geração relativa).

<sup>109</sup> Εκ μὴ ὄντος τινός. Lit., de não ser alguma coisa.

Ora, «simples» significa ou o primeiro em cada predicação do ser <sup>110</sup>, ou o universal <sup>111</sup>, ou seja, o que engloba todas as coisas. Se, por conseguinte, [o «não-ser simples»] significar o primeiro, [a geração simples] será a geração de uma substância a partir de uma não-substância. Mas aquilo que não é uma substância nem um ente determinado <sup>112</sup> claramente não pode ser predicado segundo nenhuma das outras categorias, | como a qualidade <sup>113</sup>, a quantidade <sup>114</sup> ou o lugar <sup>115</sup> (pois nesse caso as afecções existiriam separadas das substâncias). Em contrapartida, se [o «não-ser simples»] significar o não-ser em geral <sup>116</sup>, tal será a negação universal de todas as coisas <sup>117</sup>, pelo que o que se gera será necessariamente gerado a partir do nada <sup>118</sup>.

As dificuldades relativas a estes assuntos foram expostas e mais amplamente discutidas em outro lugar <sup>119</sup>, mas, de for15 ma resumida, | devemos também aqui referir que, em certo sentido, a geração ocorre a partir do não-ser simples, mas, em outro sentido, ocorre sempre a partir do que é. Com efeito, o que é em potência mas não é em acto tem de preexistir <sup>120</sup>, sendo dito das duas maneiras <sup>121</sup>.

Apesar destas distinções, temos de regressar novamente a uma questão que encerra uma dificuldade extraordinária <sup>122</sup>,

<sup>110</sup> Καθ' ἑκάστη κατηγορίαν τοῦ ὄντος. Trata-se da substância enquanto substrato de predicação. Sobre este passo, escreve Rashed (2005: 112, n. 7): «Cette expression ne signifie pas ici 'selon chaque catégorie', mais 'dans chaque acte de prédication', exactement comme le καθ' ὁποιανοῦν κατήγορίαν de DC [Cael.] I.12, 281a31-32. Ar. n'oppose donc pas la substance à la non-substance, la quantité à la non-quantité, etc., mais fait référence à ce qui, dans chaque acte prédicatif, demeure premier: la chose, le sujet (cf. DC 281a31: τὸ πρᾶγμα) dont on affirme une quantité, une qualité, un lieu, etc. et qui se révèle être l'οὐσία.»

<sup>111</sup> Τὸ καθόλου.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Τὸ τόδε.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Ποιόν.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Ποσόν.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Поῦ.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Τὸ μὴ ὂν ὅλως.

<sup>117 &#</sup>x27;Απόφασις ἔσται καθόλου πάντων.

<sup>118 &#</sup>x27;Εκ μηδενός.

<sup>119</sup> Cf. Ph. I.6-9.

<sup>120 &#</sup>x27;Ανάγκη προϋπάρχειν.

<sup>121</sup> Das duas maneiras, i. e., como ser e como não-ser.

<sup>122</sup> Έχει θαυμαστήν ἀπορίαν.

designadamente a de saber como é possível a geração simples, quer ocorra | a partir do que é em potência, quer ocorra de 20 algum outro modo. Com efeito, poderá suscitar dificuldade o facto de a geração ser geração da substância, ou seja, de um ente determinado 123, mas não da determinação pela qualidade <sup>124</sup>, pela quantidade <sup>125</sup> ou pelo lugar <sup>126</sup> (e do mesmo modo em relação à corrupção). Pois se alguma coisa se gera, é evidente que haverá, não em acto mas em potência, uma substância a partir da qual a geração ocorre e na qual | neces- 25 sariamente se transforma 127 aquilo que se corrompe. Mas pertencer-lhe-á em acto algum predicado segundo as outras categorias? 128 Por outras palavras, aquilo que somente em potência é um ente determinado e existe, e que em sentido simples não é um ente determinado nem existe, possuirá quantidade, qualidade ou lugar, por exemplo? Pois se não possuir nenhum predicado em acto, mas os possuir todos em potência, resultará que o que não é, entendido desta maneira 129, tenha existência separada e, além disso, aquilo que sempre causou o maior | receio e preocupação aos que primeiro filosofaram, 30 designadamente que a geração ocorra a partir de nada preexistente 130. Mas se, por outro lado, apesar de não ser um ente determinado 131 ou uma substância, possuir algum predicado

<sup>123</sup> Τοῦ τοῦδε, ou seja, de um determinado «isto» (indivíduo).

<sup>124</sup> Τοῦ τοιοῦδε.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Τοῦ τοσοῦδε.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Поџ.

<sup>127</sup> Μεταβάλλειν, mudar, transformar(-se). Ao longo de todo o tratado vertemos frequentemente μεταβολή (assim como μετάβασις) por transformação e μεταβάλλω por transformar(-se).

<sup>128</sup> Ύπάρξει τι τῶν ἄλλων, traduzido em conformidade a 317b9-10: οὐδὲ τῶν ἄλλων οὐδεμία κατήγοριῶν [ὑπάρχει].

 $<sup>^{129}</sup>$  Τὸ μὴ οὕτως ὄν, i. e., o que não é, entendido como não sendo um ser determinado, em referência a 317b27-28: μὴ τόδε μηδ' ὄν.

<sup>130</sup> Τὸ ἐκ μηδενὸς γίνεσθαι προϋπάρχοντος.

<sup>131</sup> Τόδε τι. De acordo com Smith (1921: 19), «τόδε τι would mean 'anything which is both a this and a somewhat,' the two characterisations being co-ordinate. x is τόδε τι, if it is both (a) singular and so signifiable by 'this' and (b) possessed of a universal nature, the name of which is an answer to the question τί ἐστι in the category of οὐσία; in other words x is a πρώτη οὐσία. It is a 'designated somewhat' — a placed and dated specimen of some definable and substantial nature or kind.»

segundo as outras categorias referidas, as afecções serão, tal como dissemos <sup>132</sup>, separadas das substâncias.

Devemos, portanto, discutir estes problemas na medida do 35 possível, e inquirir qual a causa | da perenidade da geração <sup>133</sup>, tanto da geração simples como da parcial <sup>134</sup>. |

Havendo uma «causa» que dizemos ser o princípio do 318a qual provém o movimento e outra que dizemos ser a matéria, consideremos esta última «causa». Sobre a primeira foi anteriormente dito, nos escritos sobre o movimento 135, que há aqui-5 lo que está imóvel durante todo o tempo <sup>136</sup> e aquilo | que se move sempre <sup>137</sup>. Determinar o primeiro destes princípios, o imóvel, constitui tarefa de outra filosofia, designadamente da filosofia primeira <sup>138</sup>. Quanto àquele que, sendo continuamente movido, move todas as outras coisas, teremos de explicar depois 139 qual das causas ditas particulares 140 apresenta esta característica. Por ora, falemos da causa classificada sob a es-10 pécie de causa material 141, devido à qual | a corrupção e a geração nunca deixam de ocorrer na natureza — pois se este problema for esclarecido, talvez possamos simultaneamente esclarecer a presente dificuldade relativa ao modo como se deve explicar a corrupção e a geração simples.

O próprio problema de saber qual é a causa da continuidade da geração já apresenta uma dificuldade considerável, se 15 de facto o que se corrompe regressa ao não-ser | e o não-ser não é nada (pois o não-ser não é uma coisa <sup>142</sup>, nem possui

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Cf. 317b10-11.

<sup>133</sup> Τοῦ γένεσιν ἀεὶ εἶναι. Lit., de sempre existir geração.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Τὴν κατὰ μέρος [γένεσιν], referindo-se Aristóteles à geração *qualificada* (τίς), relativa a atributos segundo as categorias como a qualidade, a quantidade e o lugar (cf. 317b22, 26-27: ποιόν, ποσόν, ποῦ), em contraste com a geração *simples* (ἀπλῶς), a qual ocorre segundo a categoria da substância.

<sup>135</sup> Cf. Ph. VIII.3, 5-10

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> O primeiro motor imóvel.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> A esfera das estrelas fixas ou primeiro céu. Cf. *Ph.* VIII.3, 259b33.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Cf. Metaph. VI[E].1, 1026a10 sqq.

<sup>139</sup> Cf. 336a34 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Τί τῶν καθ' ἕκαστα λεγομένων αἴτιον.

<sup>141</sup> Τὴν ὡς ὕλης εἴδει τιθεμένην αἰτίαν.

 $<sup>^{142}</sup>$  Tí, ou seja, alguma coisa determinada, alguma substância em sentido primeiro (indivíduo).

qualidade, quantidade ou lugar). Se, por conseguinte, há sempre algum ente a desaparecer, por que motivo o universo 143 se não consumiu e extinguiu há muito tempo, se for de facto limitado aquilo a partir do qual se gera cada uma das coisas geradas? Não será certamente por ser infinito aquilo a partir do qual se gera cada coisa que a geração não | deixa de ocor-20 rer. Com efeito, tal é impossível, pois nada é infinito em acto, e em potência as coisas são infinitas por divisão, pelo que seria necessário que a geração não deixasse de ocorrer unicamente por se gerarem coisas cada vez menores. Mas não é isto o que nós vemos.

Será então porque a corrupção de uma coisa é a geração de outra e a geração de uma é a corrupção de outra que a 25 mudança é, por necessidade, incessante? No que diz respeito ao facto de haver geração e corrupção em todos os entes por igual, devemos admitir que esta causa é adequada 144 a todos eles. Mas temos ainda de investigar por que motivo se diz que algumas coisas se geram e corrompem de modo simples e outras sem ser de modo simples, se na verdade o processo de geração de uma coisa é o mesmo que o de corrupção de 30 outra, e o de corrupção de uma o mesmo que o de geração de outra. Este problema requer, de facto, uma explicação. Nós dizemos, com efeito, que em dado momento [alguma coisa] se corrompe em sentido simples, e não que se corrompe apenas [enquanto] determinada coisa 145, e dizemos que tal processo é

<sup>143</sup> Τὸ πᾶν. Lit., o todo.

<sup>144</sup> Ίκανήν.

<sup>145</sup> Φθείρεται νῦν ἁπλῶς, καὶ οὐ μόνον τοδί. Um processo de corrupção de A corresponde ao processo de geração de B, assim como um processo de geração de C corresponde ao processo de corrupção de D (cf. 318b33-34). No entanto, a linguagem adopta uma «perspectiva preferida» (Algra, 2004: 99, n. 21), incidindo, neste exemplo, sobre a corrupção simples de A (A corrompe-se) e não denotando que se corrompe apenas enquanto A e que tal corresponde à geração de B. Tal como explica Joachim (1922: 98), «of changes within the Category of Substance some are called γένεσις without qualification [ἁπλῶς], or φθορά without qualification [ἁπλῶς], whilst others are qualified [τι]. The birth of a man, e. g., is called γένεσις ἁπλῶς, and not φθορά at all: his death is called φθορὰ ἁπλῶς, and not γένεσις at all. Or, if we speak of φθορά when a man is born, we qualify it as 'the passing-away of the seed': and if we speak of γένεσις when a man dies, we qualify it as 'the coming-to-be of a corpse'.» Ainda

uma geração simples e tal outro uma corrupção. Em contrapartida, dizemos que *determinada coisa* se torna *alguma coisa*, mas não que se gera em sentido simples <sup>146</sup>, pois dizemos que 35 aquele que aprende se torna | instruído, mas não que se gera em sentido simples.

Do mesmo modo que muitas vezes | estabelecemos uma distinção [entre termos], ao afirmar que uns significam um ente determinado <sup>147</sup> e outros não, também a questão que estamos a investigar daí resulta. Convém, com efeito, distinguir em que se transforma <sup>148</sup> aquilo que muda <sup>149</sup>. Assim, por exemplo, talvez a passagem a fogo seja uma geração simples, mas há a corrupção de alguma coisa <sup>150</sup> — da terra, por exemplo — en- quanto a | geração da terra é geração de alguma coisa <sup>151</sup> e não uma geração simples <sup>152</sup>, embora seja uma corrupção simples — do fogo, por exemplo <sup>153</sup> — retomando os dois termos de

segundo Joachim (1922: 99), parafraseando o mesmo passo, «when *e. g.* a man dies, we say simply φθείρεται, instead of φθείρεται <μὲν> τοδί, <γίνεται δὲ τοδί>: and we call the change φθορά simply, instead of φθορὰ <μὲν τουδί, γένεσις δὲ τουδί>.»

<sup>146</sup> Τοδὶ δὲ γίνεται μέν τι, γίνεται δ' ἀπλῶς οὔ. De acordo com Joachim (1922: 98), «using γένεσις and φθορά in the broad sense which includes changes in the Categories other than Substance, some things (e. g., 'the growing thing') are said γίνεσθαι ἀπλῶς, whilst others (e. g. 'the learning thing') are said to come-to-be only with a qualification (e. g. 'to come-to-be learned')», acrescentando (1922: 99) que, na teoria de Aristóteles, «the coming-to-be of a plant is the passing-away of a seed: and the coming-to-be of a scholar is the passing-away of a dunce. But, in fact, we call the first change 'coming-to-be' simply, and the second 'coming-to-be-learned'.»

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Τόδε τι.

<sup>148</sup> Είς ἃ μεταβάλλει.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Τὸ μεταβάλλον.

 $<sup>^{150}</sup>$  Φθορὰ τινός. Trata-se de uma corrupção relativa ou *qualificada*.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Τὶς γένεσις.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Γένεσις δ' οὐχ ἁπλῶς. Rashed (2005: 16, n. 3) suspeita da autenticidade destas palavras, classificando-as como uma provável «glose scolaire».

<sup>153</sup> Se um processo de geração corresponde a um processo de corrupção ou o inverso, estes processos não são ambos *simples*: um processo de geração *simples* (*simpliciter*) é um processo de corrupção *qualificada* (*secundum quid*), ao passo que um processo de corrupção *simples* é um processo de geração *qualificada*.

mudança de que fala Parménides, o ser e o não ser, os quais diz serem o fogo e a terra <sup>154</sup>. Em todo o caso, nenhuma diferença há em supor estas ou outras coisas semelhantes, pois estamos a investigar o modo [da mudança], não o seu substrato <sup>155</sup>. A passagem ao | não-ser simples é, por conseguinte, 10 corrupção simples, enquanto a passagem ao ser simples é geração simples. Assim, quer a mudança seja delimitada pelo fogo e pela terra, quer o seja por outros termos, um deles será ser e o outro não-ser.

Este é, pois, um dos modos segundo os quais a geração e a corrupção simples se distinguem das que não são simples. Um outro modo será segundo a qualidade da matéria daquilo que muda <sup>156</sup>, pois a matéria cujas | diferenças <sup>157</sup> mais signifi- 15

<sup>154 &</sup>quot;Ωσπερ Παρμενίδης λέγει δύο, τὸ ὂν καὶ τὸ μὴ ὂν εἶναι φάσκων πῦρ καὶ γῆν. Cf. Fr. 8, vv. 53-59. Estas referências ocorrem na chamada via da aparência como exemplo da opinião dos mortais (δόξας βροτείας, v. 50). Na perspectiva de Parménides, correspondem apenas a um conjunto de erros de cuja rejeição dependerá a preservação do conhecimento verdadeiro. Cf. Metaph. 986b27 sqq.; GC 330b13-19. Sobre este passo, Joachim (1922: 100) escreve: «Burnet (§§ 90, 91) [1892: 182-187] is almost right [...] in suggesting that Aristotle never intends to ascribe the theory to Parmenides himself, but merely to cite 'Parmenides', i. e. the poem of Parmenides, as a work in which the theory is expounded.» Com efeito, Burnet (1892: 182) havia assinalado: «[Aristotle] was well aware that Parmenides did not admit the existence of 'not being' in any degree whatever; but it was a natural way of speaking to call the cosmology of the Second Part of the poem that of Parmenides. His hearers would understand in what sense this was meant.» Por este motivo Joachim traduz ὥσπερ Παρμενίδης λέγει (318b6) por «This would be the case on the theory set forth by Parmenides». Tratar-se-ia, assim, de uma posição apresentada por Parménides, sem que a defesa da mesma lhe seja forçosamente imputada. Neste sentido, são de rejeitar tanto a pontuação lida por Bekker — ὥσπερ Παρμενίδης λέγει δύο τὸ ὂν καὶ τὸ μὴ ὂν εἶναι φάσκων, πῦρ καὶ γῆν —, seguida por Forster, como a tradução que este último propõe: «This agrees with Parmenides' theory, for he says that the things into which change takes place are two and asserts that these two things, what is and what is not, are Fire and Earth», ainda que assinale (1955: 192-193, n. a) que «Parmenides mentions this theory as being wrong».

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Τὸν γὰρ τρόπον ζητοῦμεν, ἀλλ' οὐ τὸ ὑποκείμενον.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Τῆ ὕλη ὁποία τις ἂν ἦ.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Αἱ διαφοραί, *i. e.*, as qualidades distintivas.

carem um ente determinado <sup>158</sup> será mais uma substância <sup>159</sup>, ao passo que aquela cujas diferenças mais significarem uma privação <sup>160</sup> será mais não-ser. Se o quente, por exemplo, for uma predicação <sup>161</sup>, ou seja, uma forma, o frio será uma privação, distinguindo-se a terra e o fogo segundo estas diferenças.

Na opinião da maioria das pessoas <sup>162</sup>, porém, a diferença <sup>163</sup> reside principalmente no perceptível e no imperceptí20 vel <sup>164</sup>. Assim, quando | a mudança termina numa matéria perceptível <sup>165</sup>, dizem que há geração, e quando termina numa matéria invisível <sup>166</sup>, dizem que há corrupção. Distinguem o ser e o não-ser por *ser percebido* e *não ser percebido*, assim como entendem que o cognoscível <sup>167</sup> é e o incognoscível <sup>168</sup> *não* é (pois para eles a percepção sensível <sup>169</sup> possui a força do saber <sup>170</sup>). Neste sentido, tal como julgam que vivem e existem por causa da percepção | ou da capacidade de sentir, assim pensam em relação às coisas <sup>171</sup>, e estão, de certo modo, na direcção da verdade, embora o que dizem não seja verdadeiro.

Por conseguinte, consoante sejam consideradas segundo a opinião <sup>172</sup> ou segundo a verdade <sup>173</sup>, a geração e a corrupção

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Τόδε τι.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Οὐσία.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Στέρησιν.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Κατηγορία. Joachim (1930: *ad loc.*) e Forster (1955: *ad loc.*) traduzem por *positive predication*; Tricot (1933: *ad loc.*) por *prédicat positif*; Mugler (1966: *ad loc.*) por *catégorie*; Williams (1982: *ad loc.*) por *positive characteristic*; La Croce (1987: *ad loc.*) por *categorización positiva*; Migliori (1976: *ad loc.*) por *predicato positivo*; Rashed (2005: *ad loc.*) por *prédication*.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Δοκεῖ τοῖς πολλοῖς.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Em contraste com o afirmado em 318b2 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Τῷ αἰσθητῷ καὶ μὴ αἰσθητῷ.

<sup>165</sup> Como assinala Algra (2004: 99, n. 23), ὕλη ocorre aqui no sentido de «material», como *matéria* do *terminus ad quem* e não do *terminus a quo*.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> 'Αφανῆ.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Ἐπιστητόν.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> "Αγνωστον.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Αἴσθησις.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Έπιστήμης δύναμιν.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Ou seja, que as coisas existem ou não existem por serem ou não serem percebidas ou perceptíveis pelos sentidos.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Κατὰ δόξαν.

<sup>173</sup> Κατ' ἀλήθειαν.

simples apresentam-se de modo diverso. Com efeito, de acordo com a percepção, o vento e o ar são uma coisa determinada e uma forma <sup>174</sup> em menor grau do que a terra (por isso | di- 30 zem que as coisas se corrompem de modo simples quando a sua mudança resulta em vento e ar, e que se geram de modo simples quando a sua mudança resulta em algo tangível, ou seja, em terra), mas, de acordo com a verdade, são-no em maior grau.

Está assim explicada a causa da existência de geração simples que é corrupção de alguma coisa <sup>175</sup>, bem como de corrupção simples que é geração de alguma coisa <sup>176</sup> | (é por haver <sup>35</sup> diferença na matéria <sup>177</sup>, ou seja, porque esta é ou não é uma substância, | ou porque é substância em maior ou menor grau, <sup>319a</sup> ou porque é mais perceptível <sup>178</sup> ou menos perceptível a matéria a partir da qual ocorrem e na qual resultam aquelas mudanças).

Quanto ao motivo por que de algumas coisas se diz que se geram de modo simples, enquanto de outras se diz apenas que se tornam alguma coisa <sup>179</sup>, sem ser por geração recíproca, segundo o modo que temos vindo a considerar | (pois o que 5 até agora determinámos foi apenas o motivo por que, uma vez que toda a geração é corrupção de outra coisa e toda a corrupção é geração de alguma outra, não atribuímos indiferentemente a geração e a corrupção às coisas que se transformam umas nas outras <sup>180</sup>; e o que depois discutimos <sup>181</sup> não considerava esta dificuldade, mas a de saber por que não | se diz que se 10 gera de modo simples aquele que aprende <sup>182</sup>, dizendo-se que se torna instruído <sup>183</sup>, ao passo que daquilo que nasce <sup>184</sup> se diz

<sup>174</sup> Τόδε τι καὶ εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Φθορὰν οὖσάν τινος, ou seja, corrupção qualificada.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Γένεσιν οὖσάν τινος, ou seja, geração qualificada.

<sup>177</sup> Διὰ γὰρ τὸ τὴν ὕλην διαφέρειν.

<sup>178</sup> Αἰσθητήν.

 $<sup>^{179}</sup>$  Τὰ δέ τι [γίνεσθαι λέγεσθαι] μόνον. Aristóteles refere-se à geração qualificada.

<sup>180</sup> Τοῖς εἰς ἄλληλα μεταβάλλουσιν. Rashed (2005: ad loc.) considera suspeita a autenticidade da locução εἰς ἄλληλα (umas nas outras), vertendo apenas «aux choses qui changent».

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Τὸ δ' ὕστερον εἰρημένον. Cf. 318a33 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Τὸ μανθάνον.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Γίνεσθαι ἐπιστῆμον.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Τὸ φυόμενον.

que se gera [de modo simples]), tais distinções são determinadas pelas categorias. Com efeito, há coisas que significam um ente determinado <sup>185</sup>, outras uma qualidade <sup>186</sup>, outras uma quantidade <sup>187</sup>. Assim, das coisas que não significam uma substância não se diz que se geram de modo simples, mas que se tornam alguma coisa <sup>188</sup>. No entanto, de modo igual em todas [as categorias] <sup>189</sup>, diz-se que há geração somente segundo | 15 uma das duas *séries* [de contrários] <sup>190</sup>: na categoria da subs-

<sup>185</sup> Τόδε τι. Lit., um isto ou um certo isto.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Τοιόνδε. Lit., um *como*.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Ποσόν. Lit., um quanto.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Τί γίνεσθαι, referindo-se Aristóteles à geração qualificada (secundum quid), em oposição à geração simples (simpliciter).

<sup>189</sup> Ἐν πᾶσι. De acordo com Filópono (In GC 59.8-10), ἐν πᾶσι significa ἐν ἀπάσαις ταῖς κατηγορίαις (em todas as categorias), não «in all changing things», como traduz Joachim (1930: ad loc.), ou «in all things», como traduz Forster (1955: ad loc.). A subsequente ocorrência de συστοιχία parece corroborar a interpretação de Filópono, pois este termo surge na obra de Aristóteles frequentemente associado a categoria ou predicação, como série (ou linha) de predicação, de que é exemplo Metaph. X[I(iota)].8, 1058a13-14: ἐν τῆ αὐτῆ συστοιχία πάντα τὰ ἐναντία τῆς κατηγορίας ὅσα εἴδει διάφορα καὶ μὴ γένει (estão na mesma série de predicação todos os contrários que são diferentes quanto à espécie e não quanto ao género).

<sup>190 &#</sup>x27;Εν τῆ ἑτέρα συστοιχία. Traduzimos o dativo de συστοιχία por série, embora pudesse ser vertido por linha ou, como faz Joachim (1930: ad loc.), por coluna. Tratar-se-á de duas séries, linhas ou colunas opostas, uma constituída por um conjunto de termos positivos e a outra pelo conjunto dos termos negativos contrários aos primeiros, de acordo com uma posição que Aristóteles atribui aos pitagóricos em Metaph. A.5, 986a22-26 (cf. Williams, 1982: 13, n. 1). Para uma melhor compreensão deste passo, transcrevemos o comentário de Joachim (1922: 103): «Cf. [3]18b14-18. On συστοιχία, see Bonitz, Ind. s. v., and Comment. in Arist. Metaph., pp. 81 and 497. ἡ ἑτέρα συστοιχία means 'the one Column of the two': the context determines which of the two Columns is intended. Thus, in Phys. 201b25 and *Metaph*. 1004b27 ή έτέρα συστοιχία is the Column of privative terms: but in Metaph. 1072a31 and here the phrase clearly means the Column of positives. Hence F's reading (ἑτέρα τοῦ κρείττονος συστοιχία) is unnecessary, though it gives the right sense.» Com efeito, embora desnecessários, os termos τοῦ κρείττονος da lição do Ms. F (Cod. Laurentianus 87.7, datado do século XII) conferem precisão à expressão na qual foram inseridos: a linha, série ou coluna em causa seria a melhor, a mais forte ou a preferível, significando a dos termos positivos dos pares de contrários. Também Filópono (In GC 59.10-11) se refere, neste sentido, ao que é co-

tância, por exemplo, dir-se-á haver geração no caso de se gerar fogo, mas não no caso de se gerar terra, e na categoria da qualidade, quando alguém se torna instruído, mas não quando se torna ignorante.

Explicámos, pois, o motivo por que umas coisas se geram de modo simples e outras não, tanto em geral como no que diz respeito às próprias substâncias, e por que o substrato é causa material <sup>191</sup> da geração contínua <sup>192</sup> — designadamente porque | é capaz de se transformar nos contrários <sup>193</sup> e porque, <sup>20</sup> no caso das substâncias, a geração de uma coisa é sempre a corrupção de outra, assim como a corrupção de uma é sempre a geração de outra. No entanto, não é necessário discutir o problema de saber por que motivo continua a haver geração apesar de serem constantemente destruídas. Com efeito, assim como as pessoas dizem 194 que há corrupção simples quando uma coisa passa a ser imperceptível e resulta em não-ser 195, também dizem que há geração a partir | do não-ser quando 25 uma coisa provém do que é imperceptível. Portanto, quer o substrato seja alguma coisa, quer não seja, o que se gera provém do não-ser. Em consequência, do mesmo modo que uma coisa se gera a partir do não-ser, corrompe-se resultando em não-ser. É por conseguinte razoável 196 que a geração não deixe de ocorrer, pois a geração é corrupção do não-ser e a corrupção é geração do não-ser.

No que diz respeito a este não-ser simples, porém, | po- 30 der-se-ia colocar o problema de saber se é um dos contrários — por exemplo, se a terra, ou seja, o pesado, é não-ser, enquanto o fogo, ou seja, o leve, é ser, ou se, não sendo o caso, também a terra é ser, enquanto o não-ser é a matéria, tanto a da terra como a do fogo. Além disso, a matéria de cada um será dife-

mum em todas as categorias: τὸ τὴν μὲν ἐπὶ τὰ τιμιώτερα μεταβολὴν γένεσιν λέγεσθαι, τὴν δὲ ἐπὶ τὰ ἀτιμότερα καὶ χείρονα φθοράν (o facto de a mudança para as coisas mais dignas ser chamada geração, enquanto a mudança para as mais indignas e inferiores é chamada corrupção).

<sup>191</sup> Αἰτία ὡς ὕλη.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Συνεχώς.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Μεταβλητικόν εἰς τάναντία.

<sup>194</sup> O sujeito de φασίν não se encontra explícito no texto grego.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Όταν εἰς ἀναίσθητον ἔλθη καὶ τὸ μὴ ὄν.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Εἰκότως.

3196 rente, não sendo [neste caso] possível | que se gerem a partir uns dos outros e a partir dos contrários <sup>197</sup> (pois em tais elementos, designadamente no fogo, na terra, na água e no ar,

<sup>197</sup> Έτέρα έκατέρου ή ΰλη, ἢ οὐκ ἂν γίνοιτο ἐξ ἀλλήλων οὐδ' ἐξ ἐναντίων. A versão de ἢ οὐκ ἂν γίνοιτο ἐξ ἀλλήλων οὐδ' ἐξ ἐναντίων depende do modo como se entende o problema da matéria primeira (ou materia prima, na sua habitual designação latina, vulgarizada a partir de alguns dos principais comentadores medievais), designadamente (1) se existe uma matéria indeterminada e comum subjacente aos elementos, a qual permitiria que estes se transformassem uns nos outros, subsistindo em tal transformação, ou (2) se aquilo a que Aristóteles chama πρώτη ὕλη (matéria primeira) são os próprios elementos, abaixo de cujo nível nada há (em qualquer modo de existência) que possa receber a designação de matéria, supondo a sua transformação que as respectivas matérias (sc. elementos) sejam diferentes. Neste sentido, admitindo (1), poder-se-á entender a oração introduzida por il como consequente necessário da anterior (ξτέρα ξκατέρου ή ΰλη, a matéria de cada um é diferente), ou seja, como se έτέρα έκατέρου ή ύλη, ή οὐκ ἂν γίνοιτο ἐξ ἀλλήλων οὐδ' ἐξ ἐναντίων fosse, no seu todo, uma proposição condicional: se (A) a matéria (sc. materia prima) de cada elemento for diferente, então (Β) eles οὐκ ἂν γίνοιτο ἐξ ἀλλήλων οὐδ' ἐξ ἐναντίων, não poderão gerar-se a partir uns dos outros nem a partir dos contrários, podendo ser concluído, por um simples argumento de modus tollens, que uma vez que (~B) os elementos podem gerar-se a partir uns dos outros e dos contrários, tal ocorre porque (~A) a sua matéria não é diferente: A→B; ~B; ∴~A. Neste caso, a transformação recíproca dos elementos supõe a existência de uma matéria idêntica que poderá ser entendida como materia prima. Em contrapartida, admitindo (2), a oração introduzida por ή poderá ser entendida como alternativa exclusiva da anterior, numa proposição disjuntiva: ou (A) a matéria de cada elemento é diferente, ou (B) eles οὐκ ἂν γίνοιτο ἐξ ἀλλήλων οὐδ' ἐξ ἐναντίων, não poderão gerar-se a partir uns dos outros nem a partir dos contrários. Assim, por um simples argumento de modus tollendo-ponens, concluir-se-á que, (~B) transformando-se os elementos a partir uns dos outros e dos contrários, (a) a matéria dos elementos é diferente: AVB; ~B; .: A. Neste caso, a matéria dos elementos não será entendida como materia prima, mas como a matéria já actualizada de um elemento num corpo simples (e. g. em ar, quente e húmida), e somente nesta medida capaz de se transformar em outro (e. g. em água, fria e húmida). A versão que apresentamos do passo é partidária da opção pela primeira interpretação. A título de exemplo, é de referir que Joachim (1930: ad loc.) apresenta uma tradução claramente denotativa da primeira possibilidade de interpretação: «And again, is the matter of each different? Or is it the same, since otherwise they would not come-to-be reciprocally, i. e., contraries out of contraries?» — note--se que «is it the same» não possui correspondência directa no texto grego. A propósito da versão que Joachim oferece deste passo, assinala Solmsen (1958: 246, n. 14): «Joachim is perhaps too positive in holding that Aristotle here decides in favor of identifying 'matter' with not-being. As far as I can see, Aristotle leaves the question open, whereas in earlier sections of the chapter he definitely equated not-being with some of the elements. This, however, does not touch our main point, the recognition of a common matter.» Migliori (1976: ad loc.) opta por suprimir a negação presente na oração introduzida por ή, traduzindo: «E ancora: la materia è diversa per ciascuno? Oppure gli elementi derivano gli uni dagli altri e dai contrari?» Mais literal mas igualmente partidária da primeira interpretação é a versão de Williams (1982: ad loc.): «Again, is the matter of each of these different? Or would that mean that they did not come into being from each other or from their contraries [...]?» Também La Croce (1987: ad loc.) traduz: «Y, además, ¿la materia de cada uno es diversa? ¿O no, v ellos se generarían recíprocamente a partir de sus contrarios [...]?» Mais recentemente mas ainda neste sentido, Rashed (2005: ad loc.) traduz: «Mais ne dira-t-on pas que la matière de chacun des deux est différente? Cependant, dans ce cas, ne serait-il pas impossible qu'ils proviennent les uns des autres et des contraires?» Em contrapartida, no seu artigo de comentário a este capítulo, Algra (2004: 101) apresenta uma versão nitidamente partidária da segunda possibilidade de interpretação, segundo a qual o facto de a matéria ser diferente parece ocorrer como necessária à transformação recíproca dos elementos: «Should we conclude that their matter is different, or would it rather be impossible for things to come to be from opposite termini, or from termini with opposite qualities?» Igualmente neste sentido poderá ser considerada a versão proposta por Charles (2004: 151): «Further, is the matter of each of these two different, for otherwise they would not come to be out of one another or out of contraries [...]?»

198 "Ο μὲν γάρ ποτε ὂν ὑπόκειται, τὸ αὐτό, τὸ δ' εἶναι οὐ τὸ αὐτό. Joachim (1922: 105) aduz a seguinte explicação do passo: «The matter of Earth, Air, Fire, and Water, conceived simply as that which undergoes transformation (i. e., πρώτη ὕλη), is 'the same'. But it exists only in its various informations: and the informed-matter, which is e. g. Air, is different from the informed-matter which is Water. The familiar Aristotelian formula ἔστι μὲν τὸ αὐτό, τὸ δ' εἶναι οὐ τὸ αὐτό is used to express that A and B are 'materially' (potentially, or abstractly considered) identical, but 'formally' (actually, or concretely considered) different: cf. e. g. [3]22a25-26.» Por o que quer que seja aquilo que subjaz vertemos ὃ μὲν γάρ ποτε ὂν ὑπόκειται. Sobre a explicação de Joachim e o sentido em que

**4.** Expliquemos agora em que diferem a geração e a alteração, pois entendemos que estas mudanças são diferentes uma da outra.

Dado que uma coisa é o substrato e outra é a afecção que por natureza se predica do substrato <sup>199</sup>, e que pode haver 10 mudança | em ambas, há alteração quando o substrato, sub-

deve ser compreendido e traduzido δ μέν γάρ ποτε ὂν ὑπόκειται, escreve Charles (2004: 151, n. 2): «While I follow the text proposed by H. H. Joachim (1922), my translation differs from his in one crucial respect (ibid. 105). He takes the phrase 'δ μὲν γάρ ποτε ὂν ὑπόκειται' to mean 'the underlying, whatever its nature may be', and construes this as the grammatical subject of a sentence which says that the underlying, whatever it is, is the same, but different in being. On his reading, the gap marked by 'whatever it is' will have to be filled by a specification of the nature of the underlier itself (saying what its essence is). Thus, for Joachim, we have already in place an entity (the underlier), separate from the matter of earth and of fire, with its own distinctive essence. By contrast, I take this phrase to mean 'that thing, whatever it is, that underlies', and construe the first part of the sentence as saving only that that thing, whatever it is, that underlies is the same. Here, the gap marked by 'whatever it is' would be filled by a further specification of what the thing is that undelies: e. g.: a list of relevant underliers, or an abstract specification of what the matters of earth and fire have in common when they underlie. It need not be filled by pointing to the essence of a distinct thing, the underlier.» Igualmente sobre o passo ο μέν γάρ ποτε ον ὑπόκειται, escreve Algra (2004: 101-102, n. 25): «Part of the difficulty of this passage stems from Aristotle's use of the convoluted formula δ μὲν γάρ ποτε ον. We get some guidance for possible interpretations from the discussion of time in *Ph.* IV, which shows that the logical subject of this phrase (i. e., 'whatever being it...', or 'whatever it is that...'), when contrasted with 'the essence' (τὸ δ' εἶναι) may either be any *definite* particular (x) which remains numerically the same, but which gets ever different definitions, or a variable (x), which stands for any (x) which falls under a particular definition, but which may be numerically different from case to case. An example of the former use is to be found at *Ph*. IV.11.219b17-21 [...]. An example of the latter use is 219b26-8 [...]. If we take the contrast in our passage in GC I.3.319b2 in the former sense (as has usually been done by commentators), the phrase δ μὲν γάρ ποτε ὂν ύπόκειται seems to refer to prime matter. If we take it in the latter sense it refers to matter as a *Funktionalbegriff*, *i. e.*, to *any* (*x*) which as proximate matter may serve as a hupokeimenon (and only as such be subsumed under a common definition).»

<sup>199</sup> Τὸ πάθος ὃ κατὰ τοῦ ὑποκειμένου λέγεσθαι πέφυκεν.

sistindo e permanecendo perceptível <sup>200</sup>, muda nas suas afecções, sejam estas contrários ou um intermédio (tal como o corpo que está saudável e, permanecendo o mesmo corpo, fica doente, ou o bronze que agora é esférico e em outro momento é angular, sendo o mesmo bronze). No entanto, quando muda na totalidade | sem que alguma coisa perceptível permaneça, 15 como substrato, sendo o mesmo (quando, por exemplo, do esperma <sup>201</sup> na sua totalidade procede o sangue, ou da água o ar, ou do ar na sua totalidade a água), neste caso ocorre a geração de uma coisa, bem assim como a corrupção da outra, sobretudo se a mudança proceder de uma coisa imperceptível para uma coisa perceptível, quer ao tacto, quer a todos os sentidos — tal como quando | a água se gera ou quando se corrom- 20 pe em ar, pois o ar é quase <sup>202</sup> imperceptível.

Nestes casos, porém, se uma afecção pertencente a um par de contrários <sup>203</sup> permanecer na coisa que se gerou sendo idêntica ao que era naquela que se corrompeu (quando, por exemplo, se gera água a partir do ar, se as duas coisas forem diáfanas ou frias <sup>204</sup>), aquela que resulta da mudança não deve ser

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Αἰσθητοῦ ὄντος. O facto de este substrato ser *perceptível* significa certamente que permanece *identificável* aos sentidos como sendo o mesmo.

<sup>201</sup> Τῆς γονῆς.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> 'Επιεικῶς.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Έναντιώσεως.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Εἰ ἄμφω διαφανῆ ἢ ψυχρά. De notar que, de acordo com a posição de Aristóteles, o ar é essencialmente quente e húmido. No entanto, pode acidentalmente ser frio (assim como é acidentalmente que o ar e a água são diáfanos). Daí tratar-se de uma oração condicional, introduzida por el, se (se ambos forem diáfanos ou frios). Joachim (1922: 109) explica a atribuição do frio ao ar atendendo a uma perspectiva comum referida por Filópono: «In b23 there is no reason to alter the manuscripts' reading ψυχρά. Aristotle is not saying that water and air are in fact 'cold', but only quoting a common view in illustration. Air, according to Aristotle, is Hot-Moist (cf. e. g. [3]30b4): but Philoponos (p. 224, ll. 13-16) tells us that it was thought to be Cold-Moist». Cf. Filópono, In GC 224.16: oi δοξάσαντες αὐτὸν ψυχρὸν καὶ ὑγρὸν εἶναι. Quanto à alusão de Joachim a uma possibilidade de alteração da lição dos manuscritos, deverá tratar--se de uma referência a Prantl — que, na sua edição de 1881, alterou ψυχρά para ὑγρά (cf. Williams, 1972: 301). Por sua vez, Rashed (2005: 120, n. 5) aduz uma explicação diferente da de Joachim, afirmando tratar-se de qualidades arbitrariamente referidas a título de exemplo: «Dans la propre théorie d'Ar., l'air n'est pas froid, mais chaud. Mais il ne s'agit ici

que de donner un exemple de la *structure formelle* en jeu (Ar. se sert souvent de dénominations plus ou moins arbitraires au sens où nous parlerions d'x et de y).» Esta explicação parece ter sido sugerida por Filópono, na medida em que, como assinala Williams (1972: 301) em referência à explicação de Joachim, «Philoponus on p. 224 is not, incidentally, commenting on *this* passage, but on 330a30. In his commentary on this passage, on p. 68, he supposes that Aristotle in mentioning cold is merely using it as an example of a property, not asserting that air is cold. He adds that Aristotle may be suggesting a generalization of the thesis: cold is a property which water does share with earth, and its mention suggests that the same objection might be made to viewing the change from water to earth as a case of generation.» Em todo o caso, não parece ser necessária a interpolação proposta por este mesmo autor (Williams, 1972: 302), lendo εἰ ἄμφω διαφανῆ ἢ <ὑγρά, ἀλλὶ οὐ> ψυχρά, e traduzindo «if both are transparent or <wet, but not> cold» (Williams, 1982: ad loc.).

205 Οὐ δεῖ τούτου θάτερον πάθος εἶναι εἰς δ μεταβάλλει. Para haver geração, o que resulta da mudança não pode ser uma afecção de alguma coisa que permaneca sendo a mesma à percepção, o que ocorre em casos de alteração. De acordo com Joachim (1922: 108), «the point of this passage is to enforce and explain the qualification ὡς ὑποκειμένου (b15) in the definition of γένεσις: in a change, which is γένεσις, nothing perceptible can persist as the subject of which the new form is predicable. Otherwise the change would be ἀλλοίωσις: for we should have a persistent perceptible substance changing in 'its own' πάθη (cf. 19b10-12).» Partindo desta explicação, Migliori (1976: 169, n. 9) acrescenta o seguinte exemplo: «prendiamo un processo in cui A si cambia in B, durante il quale s rimane come un sostrato permanente; se alla fine del processo B è una proprietà inerente s, si ha alterazione, in quanto avremmo il caso di un sostrato percepibile che se modifica nelle affezioni; se, invece, alla fine del processo, B non è una proprietà inerente s, allora si ha generazione». De acordo com Filópono, In GC 65.1-3, τὸ θερμὸν καὶ τὸ ψυχρὸν οὐκ ἔστι πάθη τοῦ ὑγροῦ καὶ διαφανοῦς, εἰ μή τι ἄρα κατὰ συμβεβηκός, τῷ εἶναι ἀμφότερα τοῦ αὐτοῦ πάθη (o quente e o frio não são afecções do húmido e do diáfano, a não ser por acidente, por ambos serem afecções do mesmo). Segundo esta perspectiva, θάτερον refere-se a τὸ ψυχρόν (319b23: ψυχρά) e não a ΰδωρ, como frequentemente tem sido entendido (cf. Williams, 1972: 302--303). Assim sendo, para haver geração e não apenas alteração, o frio da água que resulta do ar não pode ser uma afecção (não pode pelo menos ser uma afecção essencial) de outra afecção que, sendo perceptível, subsista na mudança, como o diáfano. Neste sentido, Aristóteles estaria a negar a possibilidade de, nos casos de geração simples, uma afecção poder ocorrer como substrato permanente.

rompe o homem culto <sup>206</sup> e se gera o homem inculto <sup>207</sup>, mas o homem permanece o mesmo. Se a cultura <sup>208</sup> e a incultura <sup>209</sup> não fossem afecções essenciais <sup>210</sup> do homem, dar-se-ia a geração da segunda e a corrupção da primeira. Por estas mudanças serem afecções próprias do homem, embora haja corrupção do homem culto e geração do homem inculto, | elas são <sup>30</sup> de facto afecções do que permanece <sup>211</sup>. Por isso, tais mudanças são alteração.

Assim sendo, quando a mudança <sup>212</sup> entre contrários ocorre segundo a quantidade, é aumento <sup>213</sup> e diminuição <sup>214</sup>; quando ocorre segundo o lugar, é translação <sup>215</sup>; quando ocorre segundo as afecções, ou seja, segundo a qualidade, é alteração <sup>216</sup>; quando não | permanece nada de que o termo resultante da <sup>320a</sup> mudança <sup>217</sup> seja uma afecção ou, em geral, um acidente, é geração e, por outro lado, corrupção.

<sup>206</sup> Μουσικός ἄνθρωπος.

<sup>207 &</sup>quot;Ανθρωπος ἄμουσος.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Μουσική.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> 'Αμουσία.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Πάθος καθ' αὑτό.

<sup>211</sup> Seguindo Filópono, Joachim (1922: ad loc.) lê νῦν δὲ πάθος τοῦτο τοῦ ὑπομένοντος na l. 28, post φθορά, ante διὸ (para a justificação aduzida, cf. 1922: 109). Na medida em que os manuscritos não apresentam razões para esta alteração, decidimos seguir as lições de Forster, Mugler e Rashed, mantendo a proposição na l. 30: <319b28> διὸ ἀνθρώπου μὲν ταῦτα πάθη, <29> ἀνθρώπου δὲ μουσικοῦ καὶ ἀνθρώπου ἀμούσου γένεσις καὶ <30> φθορά· νῦν δὲ πάθος τοῦτο τοῦ ὑπομένοντος. De acordo com Verdenius e Waszink (1966: 18), o pronome ταῦτα não se refere a ἡ μουσικὴ καὶ ἡ ἀμουσία, mas ao facto de um homem se tornar inculto deixando de ser culto, assim como τοῦτο não se refere a ἀμουσία, mas aos dois aspectos expressos por ταῦτα, considerados em conjunto como um fenómeno singular. Neste sentido, traduzimos ταῦτα (l. 28) por estas mudanças, e os singulares πάθος τοῦτο (l. 30) pelos plurais elas são afecções, entendendo o referente de τοῦτο como sendo o mesmo de ταῦτα.

<sup>212</sup> Μεταβολή.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Αὔξη.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Φθίσις.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Φορά.

<sup>216 &#</sup>x27;Αλλοίωσις.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Θάτερον. Em referência aos dois termos de um par, significa literalmente *o outro*. Uma mudança possui um termo de partida (*terminus a quo*) e um termo de chegada (*terminus ad quem*), tratando-se neste caso do *terminus ad quem*, o termo *resultante da mudança*.

A matéria é, no sentido mais próprio do termo, o substrato capaz de admitir <sup>218</sup> a geração e a corrupção, mas é também, em certo sentido, o substrato das restantes mudanças, porque todos os substratos são capazes de admitir <sup>219</sup> certas contrariedades.

Sobre a geração, se | existe ou não existe e como ocorre, e sobre a alteração, ficam deste modo apresentadas as nossas distinções.

5. Resta falar sobre o aumento, explicar em que difere da geração e da alteração e de que modo aumenta cada uma das 10 coisas que aumentam | e diminui cada uma das que diminuem.

Em primeiro lugar, temos de indagar se a diferença entre estas mudanças reside somente naquilo em que elas ocorrem <sup>220</sup> (na medida em que, por exemplo, a mudança de uma coisa determinada para outra <sup>221</sup>, ou seja, de uma substância em potência para uma substância em acto <sup>222</sup>, é *geração*, enquanto a mudança relativa à grandeza <sup>223</sup> é *aumento* e a mudança relativa a uma afecção é *alteração*, | consistindo as duas últimas <sup>224</sup> em mudanças das coisas que são em potência as que referimos para as que o são em acto <sup>225</sup>), ou se a diferença reside também no modo como ocorre a mudança <sup>226</sup> — pois é evidente que o que se altera não muda necessariamente quanto ao lugar, nem tão-pouco o que se gera, mas muda o que aumenta, assim como o que diminui, embora de modo diferente daquele

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Δεκτικόν, capaz de admitir; lit., receptivo.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Πάντα δεκτικὰ τὰ ὑποκείμενα ἐναντιώσεών τινων. Lit., todos os substratos são receptivos de certas contrariedades.

 $<sup>^{220}</sup>$  Πότερον μόνως ἐν τῷ περὶ ὅ ἐστιν αὐτῶν ἡ πρὸς ἄλληλα διαφορά.

<sup>221</sup> Έκ τοῦδε εἰς τόδε.

<sup>222</sup> Έκ δυνάμει οὐσίας εἰς ἐντελεχεία οὐσίαν.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Περὶ μέγεθος.

 $<sup>^{224}</sup>$  'Αμφότερα. Lit., ambas, referindo-se Aristóteles ao aumento e à alteração.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Ou seja, do que é grandeza (quantidade) e afecção (qualidade) em potência para o que é grandeza e afecção em acto. Por em acto traduzimos ἐντελέχειαν.

<sup>226</sup> Καὶ ὁ τρόπος διαφέρει τῆς μεταβολῆς.

lo | que se translada muda de lugar na sua totalidade, ao pas- 20 so que aquilo que aumenta muda de lugar como uma coisa que

se distende <sup>228</sup>, pois esta permanece onde está enquanto as suas partes mudam de lugar, embora não como as de uma esfera <sup>229</sup>, dado que estas mudam de lugar enquanto o todo continua a ocupar um espaço igual, ao passo que as partes daquilo que aumenta mudam de modo a ocupar um espaço cada vez maior, assim como as partes daquilo que diminui mudam de modo a ocupar um espaço cada vez menor. | Resulta assim evidente 25 que as mudanças do que se gera, do que se altera e do que aumenta são diferentes não apenas quanto àquilo a que são relativas <sup>230</sup>, mas também quanto ao modo como se dão <sup>231</sup>. Mas aquilo em que ocorrem as mudanças por aumento e

segundo o qual muda o que se translada 227. Com efeito, aqui-

diminuição (sendo em relação à grandeza que o aumento e a diminuição parecem ocorrer), como devemos concebê-lo? Deveremos supor | que o corpo e a grandeza se geram a partir 30 do que em potência é corpo e grandeza, mas em acto é incorpóreo e desprovido de grandeza? 232 E uma vez que isto pode ser compreendido em dois sentidos, qual corresponde ao modo como se produz o aumento? Será a partir de uma matéria separada e existente por si 233 ou de uma matéria existente em outro corpo? Ou será impossível que se produza de qualquer um destes dois modos? | Com efeito, se a matéria pos- 320b suir existência separada, ou não ocupará nenhum espaço 234 (como um ponto <sup>235</sup>), ou será um vazio <sup>236</sup>, ou seja, um corpo não perceptível. Mas a primeira destas alternativas é impossível, e a segunda implica necessariamente que a matéria esteja em alguma coisa. Com efeito, o que a partir de tal matéria se

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Τοῦ φερομένου.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Τὸ ἐλαυνόμενον.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Aristóteles refere-se a uma esfera em movimento de rotação.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Περὶ ὅ.

<sup>231</sup> Οὐ μόνον περὶ ὃ ἀλλὰ καὶ ὥς.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Cf. 320b32-33.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> 'Εκ κεχωρισμένης αὐτῆς καθ' αὑτὴν τῆς ὕλης.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Οὐδένα καθέξει τόπον.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> "Η οἷον στιγμή τις. Joachim (1922: *ad loc.*) propõe a supressão de ή, lendo [ή] οἷον στιγμή τις.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Κενόν.

gera estará sempre em algum lugar, pelo que também ela esta5 rá em algum lugar, ou por si ou por | acidente <sup>237</sup>. Por outro lado, se de facto existir em alguma coisa e ainda assim estiver separada de tal modo que nem por si nem por acidente seja pertença da mesma, muitas consequências impossíveis hão-de resultar <sup>238</sup>. Assim, por exemplo, se o ar se gera a partir da água, não será devido a uma mudança da água, mas porque a matéria do ar se encontra contida na água como se estivesse num recipiente <sup>239</sup>. | Nada impede, portanto, que haja na água uma variedade indeterminada de matérias <sup>240</sup> que possam tornar-se coisas em acto <sup>241</sup>. Além disso, não parece ser este o modo como o ar se gera a partir da água, a saber, emergindo de uma coisa que subsista <sup>242</sup>. Melhor será, por conseguinte,

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Aristóteles refere-se a uma matéria separada que não ocupe espaço, alternativa enunciada em primeiro lugar. O ponto não ocupa espaço (τόπος), apesar de ter uma posição (θέσις).

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Aristóteles refere-se a uma matéria separada concebida como um vazio ou corpo não perceptível, alternativa enunciada em segundo lugar. De acordo com *Ph.* IV.6, 213a27-31, o *vazio* não possui existência, é o mero *intervalo* entre os corpos sensíveis que ocupam espaço.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> "Ωσπερ ἐν ἀγγείῳ.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> 'Απείρους ὕλας εἶναι. Verdenius e Waszink (1966: 22) questionam a atribuição de um sentido quantitativo a ἄπειρος (indeterminado, infinito), segundo a qual a ausência de limitação da quantidade de matéria supostamente contida na água implicaria a ausência de limitação da quantidade de ar resultante. Para estes autores, o emprego do plural ὕλας não seria necessário se se tratasse apenas da quantidade de uma certa matéria. Deste modo, ἄπειρος deve ser entendido no sentido de variedade infinita desde que se evite a conotação quantitativa do termo infinito. Daqui resulta a preferência pelo termo indeterminado. Recusando uma concepção mecânica da relação entre matéria e forma, Aristóteles tenta mostrar que a forma não pode ser entendida como recipiente da matéria daquilo que a partir dela se gera, pois se assim fosse poderia sempre conter uma variedade indeterminada (ou infinita) de matérias, as quais poderiam originar uma igualmente indeterminada (ou infinita) variedade de coisas, o que é absurdo (dado que é impossível a existência de um infinito ou indeterminado em acto). Ao contrário, a matéria não abandona a forma da coisa que dá origem a outra, é a matéria de uma coisa que recebe uma nova forma, de um modo que permite dar origem a outra coisa.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> "Ωστε καὶ γίγνεσθαι ἐντελεχείᾳ. Uma variedade indeterminada de matérias daria assim origem a uma igualmente indeterminada variedade de *coisas em acto*, o que é impossível.

<sup>242</sup> Έξιὼν ὑπομένοντος.

supor que a matéria é inseparável em todos os corpos, no sentido de ser idêntica e uma em número <sup>243</sup>, mas não sendo uma por definição <sup>244</sup>. No entanto, pelas mesmas razões, | não se 15 deve entender que a matéria de um corpo sejam pontos e linhas. A matéria é aquilo de que os pontos e as linhas são limites <sup>245</sup> e que jamais pode existir sem afecções e sem forma.

Assim sendo, tal como também determinámos em outro lugar <sup>246</sup>, uma coisa gera-se, em sentido simples, a partir de outra coisa, e por acção de alguma coisa que <já> exista em acto <sup>247</sup> e seja do mesmo género <sup>248</sup> ou | da mesma espécie <sup>249</sup> 20 (como o fogo gerado pelo fogo ou o homem gerado pelo homem), ou por acção de uma actualidade <sup>250</sup> (pois o que é duro não é gerado pelo que é duro) <sup>251</sup>. E uma vez que há uma matéria da substância corpórea, mas que é já matéria de um cor-

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Τὴν αὐτὴν καὶ μίαν τῷ ἀριθμῷ.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Τῷ λόγῳ δὲ μὴ μίαν.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> "Εσχατα.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Cf. Metaph. VII[Z].7-9; Ph. I.7.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Ύπό τινος δὲ <ἀεὶ> ἐντελεχείᾳ ὄντος. *Por acção de* traduz a preposição ὑπό associada ao genitivo. Apesar de Joachim (1922: *ad loc.*) não ler ἀεί na l. 19, presente em apenas um dos mss. que consultou, Rashed (2005: 123, n. 8) parece ver confirmada a sua autenticidade pela lição de outros mss. e pela fonte grega da tradução siríaca de Ḥunayn ibn Isḥāq. Deste modo, decidimos manter o advérbio ἀεί, traduzindo-o não no seu sentido literal de *sempre*, mas no sentido de *antecipadamente*: no momento em que uma coisa é gerada por outra, esta última sempre existe *já* em acto (o que não significa que assim exista ou tenha existido *sempre*).

<sup>248 &#</sup>x27;Ομογενοῦς.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> 'Ομοειδοῦς.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Υπ' ἐντελεχείας. Por uma actualidade, ou seja, por uma forma.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> [Σκληρὸν γὰρ οὐχ ὑπὸ σκληροῦ γίνεται]. Joachim (1922: 120) propõe a excisão deste passo e afirma: «the words σκληρὸν γὰρ οὐχ ὑπὸ σκληροῦ γίνεται (b21), if they are genuine, must be read after ὁμογενοῦς (b19) as an explanatory parenthesis». Admitindo que o passo é genuíno e se encontra na sua posição original, sugerimos a seguinte explicação: Aristóteles afirma que a geração simples de uma coisa composta por matéria e forma pode ocorrer quer (a) por acção de outra coisa composta que a precede existindo em acto e pertence à mesma espécie (um homem gera um homem) ou ao mesmo género (a água gera ar), o que se aplica aos entes naturais, quer (b) por acção de uma actualidade, ou seja apenas a forma que, por exemplo, não sendo dura, existe na mente do homem que produz uma coisa dura, o que se aplica aos entes artificiais.

po determinado (pois o corpo não existe como entidade comum <sup>252</sup>), ela é também a mesma da grandeza e da afecção, e é separável por definição <sup>253</sup>, mas não é separável quanto ao <sup>25</sup> lugar <sup>254</sup>, a não ser que | também as afecções sejam separáveis.

Da discussão destas dificuldades <sup>255</sup> resulta claramente que o aumento não é uma mudança a partir daquilo que, embora em potência seja grandeza, em acto não possui grandeza alguma, senão o vazio seria separável, e já antes afirmámos em outro lugar <sup>256</sup> que tal é impossível. Além disso, uma tal mudança não é própria do aumento, mas da geração | em geral. Com efeito, o aumento é um incremento <sup>257</sup> de uma grandeza já existente, enquanto a diminuição é uma redução <sup>258</sup> da mesma (por isso o que aumenta tem de possuir alguma grandeza), pelo que o aumento não deve proceder de uma matéria sem grandeza <sup>259</sup> para uma actualidade de grandeza <sup>260</sup>, pois isso seria sobretudo a geração de um corpo e não tanto o seu aumento.

Procuremos então, como se retomássemos | a investigação a partir do início, apreender com maior precisão qual a natureza <sup>261</sup> do aumento e da diminuição cujas causas investigamos.

Verificamos <sup>262</sup> que toda e qualquer parte <sup>263</sup> de uma coisa que aumenta é aumentada, do mesmo modo que, no caso da diminuição, toda e qualquer parte se torna menor. Além disso, o aumento parece ocorrer quando alguma coisa se junta <sup>264</sup> e a diminuição quando alguma coisa se retira <sup>265</sup>. | Por conseguin-

321a

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Σῶμα γὰρ κοινὸν οὐδέν.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Τῷ λόγῳ χωριστή: separável *por definição* ou *em conceito, conceptualmente*. A uma *separação* λόγῳ Aristóteles opõe frequentemente uma *separação* φύσει, *por natureza*, sendo esta uma separação *física* que implica a *separação espacial* (τόπῳ, *quanto ao lugar*).

<sup>254</sup> Τόπω δ' οὐ χωριστή.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> 320a27-b12.

<sup>256</sup> Cf. Ph. IV.6-9.

<sup>257</sup> Ἐπίδοσις.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Μείωσις.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Έξ ἀμεγέθους ὕλης.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Εἰς ἐντελέχειαν μεγέθους.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Ποίου τινὸς ὄντος.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Φαίνεται.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Ότιοῦν μέρος.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Προσιόντος τινός.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> 'Απιόντος.

te, o aumento tem necessariamente de ocorrer pela junção de alguma coisa incorpórea ou pela junção de um corpo. Se ocorrer pela junção de alguma coisa incorpórea, haverá um vazio separado — mas, como antes dissemos <sup>266</sup>, é impossível que a matéria da grandeza <sup>267</sup> seja separável. Se, por outro lado, ocorrer pela junção de um corpo, haverá dois corpos num mesmo lugar, o que aumenta e o que provocou o aumento, mas também isto é impossível.

No entanto, | também não é possível afirmar que o au- 10 mento e a diminuição ocorrem do modo como, por exemplo, o ar provém da água. Ainda que, neste caso, o volume 268 se torne maior, tal não será um aumento, mas uma geração daquilo em que a mudança termina <sup>269</sup> e uma corrupção do seu contrário. Não há aumento de nenhum dos dois, pois ou nada aumenta ou aumenta alguma coisa comum a ambos, se existir <sup>270</sup>, pertencente tanto ao que se gera | como ao que se corrompe, 15 como, por suposição, o corpo <sup>271</sup>. Não tendo aumentado a água nem o ar, mas tendo-se destruído <sup>272</sup> a primeira e gerado o segundo, terá sido o corpo o que supostamente aumentou <sup>273</sup>. No entanto, também tal é impossível. Com efeito, as características <sup>274</sup> do que aumenta e do que diminui têm de ser preservadas na sua definição <sup>275</sup>. Estas características são três: a primeira é o facto de toda e qualquer parte | de uma grandeza que 20 aumente se tornar maior, como as partes da carne, se de carne se tratar; a segunda é o facto de o aumento ocorrer por junção de alguma coisa; a terceira é o facto de aquilo que aumenta ser preservado e subsistir — pois nos casos de geração ou corrupção simples a coisa não subsiste, ao passo que nos casos de alteração e de aumento ou diminuição aquilo que aumenta ou se altera permanece sendo o mesmo, embora a afecção, no 25

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> 320b22-28.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Μεγέθους ὕλην.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> "Ογκος.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Τοῦ εἰς ὂ μεταβάλλει.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Εἴ τι κοινὸν ἀμφοῖν.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Οἷον εἰ σῶμα.

<sup>272 &#</sup>x27;Απόλωλε.

<sup>273</sup> Τὸ σῶμα δέ, εἴπερ, ηὔξεται.

<sup>274</sup> Τὰ ὑπάρχοντα.

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> Τῷ λόγῳ.

caso da alteração, e a grandeza, no caso do aumento e da diminuição, não permaneça a mesma. Se, por conseguinte, o processo que referimos <sup>276</sup> fosse aumento, seria possível haver aumento sem que nada fosse adicionado e sem que nada subsistisse, e haver diminuição sem que nada fosse retirado, e não subsistir aquilo que aumenta. Mas isto tem de ser preservado <sup>277</sup>, pois supusemos que o aumento possuía tal característica <sup>278</sup>.

Poder-se-ia também colocar a questão | de saber o que é 30 aquilo que aumenta, designadamente se será aquilo a que alguma coisa se junta. No caso de, por exemplo, crescer uma perna, será esta que se torna maior e não aquilo por meio do qual ela cresce, designadamente o alimento? Por que motivo, então, não aumentam ambos? Com efeito, torna-se maior tanto aquilo que aumenta como aquilo por meio do qual aumenta, como quando se mistura vinho com água, pois cada um se torna, de modo semelhante, mais volumoso <sup>279</sup>. Será porque 35 permanece a substância de um mas não a do outro, | como no caso do alimento? De facto, mesmo no caso do vinho e da água, 321b diz-se que aumenta aquilo que predomina na | mistura, designadamente que o vinho aumenta, pois a mistura composta 280 produz o efeito do vinho e não o da água. O mesmo ocorre no caso da alteração: se a carne continuar a ser carne, ou seja, aquilo que é <sup>281</sup>, mas adquirir uma afecção essencial <sup>282</sup> que an-5 tes não possuía, diz-se que se altera. | Quanto àquilo por meio do qual a carne é alterada, umas vezes não é afectado, outras vezes também se altera. No entanto, o que produz a alteração e o princípio do movimento residem naquilo que aumenta e

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Cf. 321a11, a geração de ar a partir da água.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> 'Αλλὰ δεῖ τοῦτο σώζειν. É provável que τοῦτο (isto) se refira à terceira e última característica, ou seja, à preservação da coisa que aumenta. Note-se, porém, que Rashed (2005: ad loc.) entende tratar-se do conjunto das três, traduzindo: «Mais il faut sauver cet ensemble de conditions.»

<sup>278</sup> Ύπόκειται γὰρ ἡ αὔξησις τοιοῦτον.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Πλεῖον.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Τὸ σύνολον μίγμα.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Εἰ μένει σὰρξ οὖσα καὶ τὸ τί ἐστι.

<sup>282</sup> Πάθος δέ τι ὑπάρχει τῶν καθ' αὑτό.

naquilo que se altera (pois neles se encontra o motor <sup>283</sup>). De facto, também aquilo que entra poderá tornar-se maior, tal como o corpo que o consumiu <sup>284</sup> (como se, por exemplo, depois de entrar se tornasse vento <sup>285</sup>), mas | corrompe-se depois 10 de sofrer tal mudança, e o motor não se encontra nele.

Tendo suficientemente discutido estas questões, é preciso tentar encontrar a solução do problema salvaguardando as condições de aquilo que aumenta subsistir, de o aumento ocorrer por junção <sup>286</sup> e a diminuição por retirada <sup>287</sup> de alguma coisa, e ainda de cada ponto <sup>288</sup> perceptível se tornar maior ou menor, | e sem o corpo ser vazio, nem haver duas grandezas 15 no mesmo lugar, nem aumento por meio de alguma coisa incorpórea.

Para apreender a causa do aumento há que determinar, em primeiro lugar, que as coisas anomeómeras aumentam por aumentarem as homeómeras (pois todas as anomeómeras são compostas por estas últimas <sup>289</sup>), e, em segundo lugar, que a carne, o osso e todas as | partes deste tipo possuem um duplo <sup>20</sup> aspecto <sup>290</sup>, tal como as outras coisas que possuem a forma na matéria, pois tanto a matéria como a forma são designadas *carne* ou *osso*.

Que cada uma das partes aumente e que tal ocorra pela junção de alguma coisa, é possível no que diz respeito à forma, mas não no que diz respeito à matéria. É preciso considerar a questão à luz do que sucederia se alguém medisse água com uma mesma | medida, pois o que de cada vez produzisse 25 seria sempre diferente <sup>291</sup>. É assim que aumenta a matéria da

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> Tò κινοῦν. Rashed (2005: 126, n. 2) vê nesta *causa eficiente* que *reside* naquilo que aumenta e se altera uma possível referência à alma, designadamente à alma nutritiva (no caso do aumento) e à alma sensitiva (no caso da alteração).

<sup>284 &#</sup>x27;Απολαῦσαν.

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Πνεῦμα.

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Προσιόντος.

<sup>287 &#</sup>x27;Απιόντος.

<sup>288</sup> Σημεῖον.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Os órgãos, por exemplo, são compostos por tecidos.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Διττόν

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> 'Αεὶ γὰρ ἄλλο καὶ ἄλλο τὸ γινόμενον. Aduzimos a explicação de Verdenius e Waszink (1966: 26-27): «If we want to measure off a certain quantity of water, we must use a standard measure, and the quantum

carne: não há acréscimo em cada uma das suas partes, havendo uma parte que é dispensada <sup>292</sup> e outra que é acrescentada <sup>293</sup>. Há, porém, acréscimo em cada parte da figura <sup>294</sup> ou forma <sup>295</sup>.

Nas coisas anomeómeras, como a mão, verifica-se mais cla-30 ramente que o aumento é proporcional <sup>296</sup>, | pois nestas coisas a distinção da matéria em relação à forma é mais evidente do que na carne e nas coisas homeómeras. Por isso se considera que num cadáver ainda existe carne e osso, mais do que mão e braço <sup>297</sup>.

Em determinado sentido, portanto, cada uma das partes da carne aumenta, mas, em outro sentido, não: cada uma das partes é acrescentada no que diz respeito à forma, mas não no que diz respeito à matéria. | O todo, porém, torna-se maior pela adição <sup>298</sup> de alguma coisa a que | chamamos alimento e lhe é contrária <sup>299</sup>, bem como pela transformação <sup>300</sup> do alimento ao adquirir a mesma forma que a da carne — como, por exemplo, o húmido que se juntasse ao seco e, depois da junção, mudasse e se tornasse seco. Em determinado sentido, com efeito, o semelhante aumenta por meio do semelhante, mas, em outro sentido, aumenta por meio do dissemelhante.

Poder-se-ia ainda colocar a questão de saber como deve 5 ser aquilo | por meio do qual uma coisa aumenta. É evidente

desired can only be reached scoop after scoop (ἄλλο καὶ ἄλλο). That means: the water cannot increase by uniform expansion, but only through successive addition of a distinct amount at once. The same applies to the matter of the flesh: its growth is discrete, i.e., the additions take place in certain parts of it, whereas other parts remain unchanged or are even diminishing. But when we look at the total effect, the local increase of the matter resolves itself into the structural plan of the whole, and in this sense the form may be said to have grown in any and every part.»

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Υπεκρεῖ. Lit., eflui ou escorre.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Προσέρχεται. Lit., aflui ou acorre.

<sup>294</sup> Σχήματος.

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Εἴδους.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> 'Ανάλογον. *Proporcional* (lit., *análogo*) em todas as partes da figura ou forma.

 $<sup>^{297}</sup>$  A perda da forma é mais facilmente atribuída à mão ou ao braço sem vida do que à carne ou ao osso.

<sup>298</sup> Προσελθόντος.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Έναντίον. Ou seja, contrária ao todo da carne.

<sup>300</sup> Μεταβάλλοντος.

que terá de ser em potência 301 aquilo que aumenta — carne em potência, por exemplo, se aquilo que aumenta for carne. Em acto <sup>302</sup> será, por conseguinte, outra coisa. Assim, quando esta se corrompe, gera-se carne, embora na verdade ela própria por si <sup>303</sup> se não torne carne (pois isso seria uma geração e não um aumento), sendo, pelo contrário, aquilo que é aumentado que se torna carne por meio de tal coisa. Oue afecção sofrerá, então, esta coisa por parte daquilo que é aumentado? <sup>304</sup> Será ela misturada, como se se juntasse água a vinho e este | fosse capaz de converter em vinho aquilo que lhe foi misturado? Deste modo, tal como o fogo se prende ao combustível, assim o princípio de aumento 305 que inere naquilo que aumenta, sendo carne em acto, se apodera da carne em potência que se lhe junta, produzindo carne em acto. Portanto, aquela tem de estar junto desta, dado que, se estiver separada, a mudança será uma geração. Com efeito, é possível fazer fogo | colocando lenha sobre o fogo já existente, e neste caso há aumento, mas quando se ateia fogo à própria lenha, há geração.

A quantidade, considerada universalmente, não se gera <sup>306</sup>, tal como não se gera o *animal* que não seja um homem nem um indivíduo de outra espécie de animal <sup>307</sup> (o universal neste caso equivale à quantidade naquele <sup>308</sup>). Em contrapartida, geram-se a carne e o osso, ou a mão e as respectivas homeomerias <sup>309</sup>,

<sup>301</sup> Δυνάμει.

<sup>302 &#</sup>x27;Εντελεχεία.

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> Αὐτὸ καθ' αὑτό. Ou seja, não actualmente, não enquanto o que é em si, uma vez que é carne em potência mas não em acto.

<sup>304</sup> Τί οὖν παθὸν ὑπὸ τούτου [ηὐξήθη]; de acordo com Joachim (1922: 132-133), o sujeito de παθόν não é τὸ αὐξανόμενον (o aumentado, aquilo que é aumentado, aquilo que aumenta), mas τὸ ῷ αὐξάνεται (aquilo por meio do qual aumenta, cf. ll. 4-5). Neste sentido, será possível suprimir, como de resto propõe, ηὖξήθη.

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> Τὸ αὐξήτικόν.

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Aristóteles refere-se à *quantidade* no caso do aumento, como se compreende a partir da sequência do texto.

<sup>307</sup> Οὐδὲ ζῷον ὃ μήτ ἄνθρωπος μήτε τῶν καθ' ἕκαστα.

<sup>308</sup> Ou seja, não há geração do *animal* enquanto universal, tal como, no caso do aumento, não há geração da quantidade considerada universalmente.

<sup>309</sup> Joachim (1922: ad loc.) insere ἢ βραχίων (ou o braço) post χείρ (mão) para justificar o subsequente plural τούτων, lendo σὰρξ δὲ ἢ ὀστοῦν ἢ

aumentando por meio da junção de uma quantidade de alguma coisa, mas não de uma quantidade de carne <sup>310</sup>. Na medida em que aquilo que se junta é em potência o conjunto de ambas as coisas <sup>311</sup>, ou seja, uma quantidade de carne <sup>312</sup>, produz aumento (pois tanto tem de se tornar uma quantidade como tem de se tornar carne), mas na medida em que é em potência apenas carne, fornece alimento. Nisto diferem, por definição, a nutrição e o aumento. É por isso que a nutrição ocorre sempre enquanto o corpo está vivo e ainda que este esteja a perecer, | ao passo que o aumento não ocorre sempre. É também por isso que a nutrição, embora por um lado seja o mesmo que o aumento, por outro lado é essencialmente diferente <sup>313</sup>, pois na medida em que aquilo que se junta <sup>314</sup> é em potência uma quantidade de carne <sup>315</sup>, é o que suscita o aumento <sup>316</sup> da carne, mas na medida em que é em potência apenas carne, é alimento.

Esta forma <sup>317</sup> <sem matéria> <sup>318</sup> é, como um tubo <sup>319</sup>, uma certa potência na matéria <sup>320</sup>. Se se lhe juntar uma determinada

χεὶρ <ἢ βραχίων> καὶ τούτων τὰ ὁμοιομερῆ. Com efeito, τούτων τὰ ὁμοιομερῆ (as homeomerias destas coisas) deverá referir-se à mão e não à carne e ao osso, na medida em que estas últimas já são homeomerias. Contudo, Verdenius e Waszink (1966: 28) entendem haver em χείρ um sentido colectivo, significando «every specimen of the genus hand». Aceitando esta explicação, a tradução da conjectura ἢ βραχίων torna-se desnecessária.

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> Ou seja, aquilo por meio do qual a carne aumenta tem de ser em acto uma quantidade, mas não tem de ser carne em acto (ainda que tenha de ser carne em potência).

<sup>311</sup> Τὸ συναμφότερον.

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> Ποσή σάρξ.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> Τὸ δ' εἶναι ἄλλο.

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> Τὸ προσιόν.

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> Ποσή σάρξ.

<sup>316</sup> Αὐξητικόν.

<sup>317</sup> Τοῦτο δὲ τὸ εἶδος. Joachim (1922: 135), seguido por Forster (1955: ad loc., n. a), remete o pronome demonstrativo τοῦτο para a referência à forma que aumenta em todas as suas partes, em 321b22-34. Discordando desta referência, Verdenius e Waszink (1966: 29-30) defendem que τοῦτο δὲ τὸ εἶδος não se refere à forma daquilo que aumenta, mas precisamente à forma daquilo que se junta e por meio do qual aumenta (τὸ προσιόν): «Joachim (who is followed by Forster) takes τοῦτο δὲ τὸ εἶδος to refer to the form of the growing thing, the ψυχὴ αὐξητική, discussed above (321b, 22-34). So he begins a new paragraph at 322a, 28. Such a reference, however, can hardly be inferred from the mere word εἶδος, and besides it would be

incorrect. Aristotle calls the food which causes the growth of the flesh (1) τὸ προσιόν (a, 26) and (2) δυνάμει ποσή σάρξ (a, 26-27). Similarly he says: έὰν δή τις προσίη ὕλη, οὖσα δυνάμει αὐλός, ἔχουσα καὶ τὸ ποσὸν δυνάμει (a, 29-30). Hence the 'potential duct' is conceived as a kind of food. Since the εἶδος is defined as δύναμίς τις ἐν ὕλη, the conclusion is obvious that this 'form' denotes the acceding matter. The words τοῦτο δὲ τὸ εἶδος refer to the preceding τὸ προσιόν, and the two sentences are closely connected.» Mais recentemente, porém, Code (2004: 191) parece aceitar a interpretação de Joachim, entendendo tratar-se de uma referência à forma daquilo que aumenta: «The chapter concludes at 322a29-34 with a puzzling and somewhat cryptic discussion of form, its causal agency, and its persistence even when something nourished diminishes in size. There is a reference to 'this form' and it is compared in some way to a pipe (αὐλός), and said to be a certain kind of power in matter. Since the efficient cause of growth is a power in the growing thing, not the food, it would seem that the form in question just is the form and ousia of the growing thing, not the nourishment. As such it is a power or capacity that exists in the matter or body of the growing thing.» Rashed (2005: ad loc.) lê as palavras que encerram o capítulo, τὸ δ' εἶδος μένει (l. 33), ante τοῦτο δὲ τὸ εἶδος (l. 28).

318 "Ανευ ὕλης. Joachim (1922: 135) exclui estas palavras, considerando-as espúrias: «I have excised ἄνευ ὕλης (a28) as a marginal note intended to explain or correct the un-Aristotelian ἄϋλος.» Sobre ἄϋλος, v. n. sq. Rashed (2005: CXIII) mantém, contra Joachim, ἄνευ ὕλης, assinalando: «En d'autres termes, Aristote explique ici les deux états où la nutrition ne se solde pas par un accroissement du corps de l'animal. Il envisage tout d'abord le cas de la perdurance de l'adulte dans un même volume. Celle-ci est due à une forme active qui, en tant que principe psychique, est en soi immatérielle [ἄνευ ὕλης] mais n'existe qu'en tant qu'information de la matière.»

<sup>319</sup> Αὐλός: canal, tubo, flauta, correcção de Joachim (1922: ad loc.), seguida por Forster (1955: ad loc.), Mugler (1966: ad loc.) e Rashed (2005: ad loc.). Os mss. lêem ἄϋλος (ll. 28, 30) e o respectivo plural ἄϋλοι (l. 31): imaterial, imateriais, mas esta seria a única ocorrência de ἄϋλος em Aristóteles (cf. Bonitz, s. v., 122a47). Nesta medida, baseando-se no comentário de Filópono e na tradução quinhentista de Vatable (tibia, tibiae), Joachim (1922: 135) substitui ἄϋλος por αὐλός nas ll. 28 e 30 e ἄϋλοι por αὐλοί na l. 31, assinalando: «All the manuscripts, Bekker, and Prantl read ἄϋλος, ἄϋλοι. But ἄϋλος does not occur elsewhere in Aristotle, makes nonsense of the passage, and leaves οὖτοι (a30) without an antecedent. [...] Aristotle uses αὐλός for various kinds of 'ducts' or 'channels' in an animal's body: cf. Bonitz, Ind. 122a26 ff. My conviction that Aristotle wrote αὐλός, αὐλοί here (in the sense of 'duct') is confirmed by [3]21b24-28 [...]. It is noticeable also that Philoponos, although he reads ἄϋλος, ἄϋλοι here, in a previous note (p. 109, l. 26-110, l. 7) illustrates growth by αὐλοειδής κηρός, uses αὐλός in the sense of a 'duct' or 'channel', and speaks of τὰ 30 matéria que seja em potência | um tubo e possua também em potência uma quantidade, estes tubos <sup>321</sup> tornar-se-ão maiores. Mas se [a forma] já não for capaz de actuar, como no caso da água que, ao ser misturada em quantidades cada vez maiores com vinho, o faz finalmente ficar aguado e o converte em água, ocorrerá <sup>322</sup> então uma diminuição da quantidade. Todavia a forma subsiste <sup>323</sup>.

αὐλοειδῆ ὀστᾶ.» Rashed (2005: cxi) acrescenta: «Non seulement le terme [ἄυλος] est absent des traités d'Aristote, mais les masculins pluriels οὖτοι ἔσονται μείζους ἄυλοι, ne pouvant renvoyer ni à la forme (εἶδος), ni à la matière (ὕλη), ni à la puissance (δύναμις), sont incohérents.» Dos tradutores contemporâneos consultados, apenas Migliori (1976: ad loc.) mantém a lição dos manuscritos em ἄυλος, traduzindo: «Questa forma senza materia è una potenza immateriale [ἄυλος] nella materia. Se dunque si aggiunge qualche materia, che è in potenza immateriale [ἄυλος], ma anche quantità in potenza, allora queste forme immateriali [ἄυλοι] saranno piú grandi.»

<sup>320</sup> Δύναμίς τις ἐν ὕλη.

321 Οὖτοι αὐλοί, estes canais, ou seja, o canal correspondente à forma daquilo que aumenta e o canal em potência presente naquilo que se junta (uma determinada matéria que, em potência, é um canal e possui uma quantidade). Rashed (2005: 128, n. 3), com base na fonte grega da tradução siríaca de Ḥunayn ibn Isḥāq (século IX), lê a negação οὔτοι no lugar do pronome demonstrativo οὖτοι, traduzindo «il n'y aura certes pas de hautbois [αὐλοί] plus grands».

<sup>322</sup> Lendo, de acordo com Joachim (1922: *ad loc.*) e Rashed (2005: *ad loc.*), ποιήσει. Forster (1955: *ad loc.*) e Mugler (1966: *ad loc.*) lêem ποιεῖται.

323 Τὸ δ' εἶδος μένει. Williams (1982: 112) considera ininteligível todo o passo entre τοῦτο δὲ τὸ εἶδος [ἄνευ ὕλης] e τὸ δ' εἶδος μένει (322a28-33), apresentando entre óbelos a sua tradução do mesmo. A interpretação de Code (2004: 192) parece, porém, esclarecê-lo convenientemente: «The form is not only responsible for the growth of a uniform part, but can also be responsible for its diminution. Matter that is potentially an αὐλός, and potentially of a large enough quantity, accedes to the uniform part, the αὐλός. In growth the power present in the growing thing causes an increase, and the αὐλός will grow and become larger. However, at some point the very power that in the past caused growth now instead produces a diminution in size. The power in the growing thing loses its ability to convert food into large αὐλοί, and instead makes them smaller. The acceding matter still is potentially of a great enough size to sustain larger αὐλοί, but the power in the matter is not strong enough to bring about the result. In such a case the power in the matter can still succeed in assimilating the acceding food to its form, but no longer has the ability to make the food so assimilated into the larger magnitude, and hence produces smaller αὐλοί. Even so, the form of that **6.** | Temos de falar, em primeiro lugar, sobre a matéria e 322b as coisas a que chamamos elementos <sup>324</sup>, determinando se existem ou não <sup>325</sup> e se cada um deles é eterno ou é gerado de alguma maneira, e se, no caso de ser gerado, todos se geram da mesma maneira, a partir uns dos outros, ou há algum que seja primário. | É portanto necessário, antes de mais, considerar 5 alguns assuntos actualmente discutidos de forma pouco precisa.

Com efeito, todos aqueles que defendem a geração dos elementos <sup>326</sup>, assim como aqueles que defendem a geração dos corpos compostos por elementos <sup>327</sup>, recorrem à dissociação e à associação <sup>328</sup>, e também à acção e à paixão. Ora, a associação é uma mistura, mas o sentido em que dizemos que a *mistura ocorre* <sup>329</sup> não se encontra claramente definido. Por outro lado, não pode haver alteração, | tal como não pode haver separa- <sup>10</sup> ção nem associação, se não houver agente e paciente. De facto, aqueles que defendem uma pluralidade de elementos fazem derivar a geração da acção e da paixão de uns sobre os outros, enquanto aqueles que defendem que tudo provém de um único elemento são obrigados a admitir a acção. Neste sentido, Diógenes afirma correctamente que, se as coisas não fossem todas provenientes de uma, não poderia haver acção e | paixão <sup>15</sup> recíprocas <sup>330</sup>. Uma coisa quente, por exemplo, não poderia

which grows remains, and hence the αὐλοί themselves are maintained in existence.» Também Rashed (2005: CXV) conclui: «En d'autres termes, Aristote, après avoir distingué de manière verbale croissance et nutrition, fait ici allusion à la cause biologique de cette distinction: il s'agit non pas d'une différence dans l'aliment, mais de deux comportements différents, à son égard, de l'âme nutritive.»

<sup>324</sup> Περὶ τῆς ὕλης καὶ τῶν καλουμένων στοιχείων.

<sup>325</sup> Εἴτ' ἐστὶν εἴτε μή.

<sup>326</sup> Referência a Anaxágoras, aos atomistas e a Platão.

<sup>327</sup> Referência a Empédocles.

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Διακρίσει χρώνται καὶ συγκρίσει.

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup> Πῶς δὲ μίγνυσθαι λέγομεν.

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup> Diógenes de Apolónia, Fr. DK64 B2. Em nota a uma citação deste passo, Solmsen (1958: 247, n. 19) escreve: «Unlike Joachim, I have not enclosed Diogenes' argument in additional quotation marks because Diogenes B2, which Joachim too regards as the source of Aristotle's statement, is differently worded; in particular, Diogenes does not apply the concepts of acting and suffering which Plato and Aristotle may have been the first to introduce to the study of physical changes.»

tornar-se fria e esta, por sua vez, não poderia tornar-se quente — pois não são o quente e o frio que se transformam <sup>331</sup> um no outro, o que muda é evidentemente o substrato <sup>332</sup>, pelo que é necessário que, nas coisas em que há acção e paixão, a natu-reza subjacente seja uma única <sup>333</sup>. Contudo, | a afirmação desta condição não é verdadeira em relação a todas as coisas, mas somente em relação àquelas em que há acção e paixão recíprocas.

Entretanto, na medida em que temos de investigar a acção, a paixão e a mistura, é necessário considerar igualmente o contacto <sup>334</sup>, pois não podem exercer acção e ser afectadas, em sentido próprio, as coisas que não sejam susceptíveis de contacto recíproco, nem é possível que se misturem sem antes terem 25 alguma forma de contacto <sup>335</sup>. | Em consequência, temos de definir o que são estas três coisas: o contacto, a mistura e a acção.

Partamos do seguinte princípio: é necessário que todos os entes que admitem mistura sejam susceptíveis de contacto recíproco, e que o mesmo se verifique no caso daqueles em que

<sup>331</sup> Μεταβάλλει.

<sup>332</sup> Υποκείμενον.

<sup>333</sup> Μίαν εἶναι τὴν ὑποκειμένην φύσιν. Joachim (1930: ad loc.) traduz: «that which underlies them must be a single something». Sobre esta versão, assinala Solmsen (1958: 248, n. 20): «Joachim [...] was well advised to render φύσιν here vaguely by 'something'. We may, however, recall that among the numerous meanings which φύσις has in Aristotle is that of 'underlying matter' (Ph. 193a9, 28; for more see Bonitz, Index 839a1 sqq.): ἡ ὑποκειμένη ὕλη; and in our passage Aristotle speaks of the ὑποκείμενον, i. e., the substratum.» Entendemos que, defendendo a legitimidade de uma noção aristotélica de πρώτή ὕλη como substrato indeterminado da mudança, Solmsen considera Joachim «well advised» por ter contornado uma possível determinação deste substrato ao referi-lo como φύσις (natureza).

<sup>334</sup> Περὶ ἁφῆς.

<sup>335</sup> Οὔτε μὴ ἁψάμενά πως ἐνδέχεται μιχθῆναι πρῶτον. A localização de πρῶτον (primeiro, anterior, antes) na frase é objecto de discussão. Joachim (1922: 141) escreve: «Philoponos takes πρῶτον with ἁψάμενα, but the aorist alone is sufficient.» Verdenius e Waszink (1966: 31) propõem a sua junção à frase seguinte. Migliori (1976: 188, n. 13) refere a possibilidade de o sentido da frase ser o de οὔτε ἐνδέχεται μιχθῆναι πρῶτον καὶ εἶτα ἄψασθαι (nem é possível que primeiro se misturem e depois tenham contacto), embora seja fiel à lição de Joachim e traduza «né è possibile che si mescolino senza un certo contatto precedente».

um actua <sup>336</sup> e o outro padece <sup>337</sup>, no sentido próprio dos termos. Por isso devemos referir-nos em primeiro lugar ao contacto.

É provável <sup>338</sup> que, | tal como todos os restantes nomes <sup>30</sup> possuem vários sentidos, uns por homonímia 339, outros por derivação de sentidos diferentes e anteriores, assim seja também o caso do contacto. No entanto, o contacto é, em sentido próprio, atribuído às coisas que possuem posição, e esta, por sua vez, às coisas | que também possuem um lugar (de modo 323a que, se também aos entes matemáticos for atribuído o contacto, igualmente terá de lhes ser atribuído o lugar <sup>340</sup>, quer possuam existência separada, quer possuam outro modo de existência). Portanto, se admitirmos que estar em contacto é, como foi definido anteriormente 341, ter as extremidades juntas 342, poderão estar em contacto 343 recíproco | as coisas que, sendo 5 grandezas definidas 344 e possuindo uma posição, tenham juntas as suas extremidades. Todavia, dado que as coisas que possuem posição são aquelas que também possuem um lugar, e que a primeira diferença de lugar ocorre entre em cima e em baixo e outros opostos deste tipo, todas as coisas que estão em contacto recíproco possuirão peso e leveza, dispondo de ambas as qualidades ou de apenas uma delas. Ora estas coisas são susceptíveis de acção | e de paixão. Em consequência, é evi- 10 dente que as coisas por natureza aptas a estar em contacto

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup> Ποιεῖ.

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup> Πάσγει.

 $<sup>^{338}</sup>$  Σχεδόν. *Uso idiomático* de σχεδόν (cf. Joachim, 1922: 142), no sentido de ἴσως. Cf. Bonitz, s. v., 739a53 sqq.

 $<sup>^{339}</sup>$  Ὁμωνύμως. Aristóteles designa homónimas ou equívocas as coisas significadas por um nome comum. Cf. Metaph. IV[ $\Gamma$ ].2, 1003a33-1003b4; Cat. 1, 1a1-5.

<sup>340</sup> Καὶ γὰρ τοῖς μαθηματικοῖς ὁμοίως ἀποδοτέον ἁφὴν καὶ τόπον.

<sup>341</sup> Cf. Ph. V.2, 226b21-23.

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> Τὸ τὰ ἔσχατα ἔχειν ἄμα.

<sup>&</sup>lt;sup>343</sup> "Αν ἄπτοιτο.

<sup>344</sup> De acordo com os mss. e as lições de Bekker (1831: ad loc.), Forster (1955: ad loc.), Mugler (1966: ad loc.) e Rashed (2005: ad loc.), em 323a5 lemos διωρισμένα (discretas, definidas, distintas) em vez de διηρεμένα (separadas), correcção proposta por Joachim (1922: ad loc.) em referência a 323a11. Em todo o caso, uma grandeza é discreta ao ser distinta, separada de outra grandeza.

recíproco são as grandezas separadas  $^{345}$  que têm as extremidades juntas e são capazes de se moverem umas às outras e de serem movidas umas pelas outras  $^{346}$ .

No entanto, dado que o modo como o motor move aquilo que é movido não é o mesmo em todos os casos, havendo um motor que move tendo necessariamente de ele próprio ser movido e outro que move sendo ele próprio imóvel, claramen-15 te se verifica que | a mesma distinção poderá ser feita a respeito daquilo que exerce a acção, pois diz-se que, em determinado sentido, o motor exerce uma acção, assim como se diz que aquilo que exerce uma acção 347 move. Apesar disso, são coisas diferentes e é preciso distingui-las. Com efeito, não é possível que todo o motor exerça acção, se opusermos aquilo que exerce a accão àquilo que é afectado e este último se referir às coisas cujo movimento é uma afecção, sendo uma afecção algo segundo o qual as coisas apenas se alteram, como o branco e 20 o quente 348. Pelo contrário, mover é um termo de maior extensão 349 do que actuar. O que resulta claro, portanto, é que, em determinado sentido, as coisas capazes de mover poderão estar em contacto com as coisas capazes de ser movidas, e, em outro sentido, tal não se verifica. Mas a definição 350 de contacto em geral refere-se a coisas que possuem posição e em que uma é susceptível de ser movida e a outra é capaz de mover, enquanto a definição de contacto recíproco se refere a coisas em que uma é susceptível de ser movida e a outra é capaz de 25 mover *e* nas quais se verifica a existência de | paixão e acção, respectivamente.

É certo que, na maioria dos casos <sup>351</sup>, aquilo que toca outra coisa é tocado por esta última. Com efeito, quase todas as coisas que nos rodeiam movem sendo movidas, e neste caso é necessário, assim como é evidente, que aquilo que toca outra coisa seja tocado por esta última. Mas é possível que, como por

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Διηρημένων.

<sup>346 &</sup>quot;Οντων κινητικών καὶ κινητών ὑπ' ἀλλήλων.

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> Τὸ ποιοῦν.

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> Cf. *Metaph*. V[ $\Delta$ ].21, 1022b15-21.

 $<sup>^{349}</sup>$  'Eπὶ πλέον. Ou seja, o movimento aplica-se a um maior número de casos do que a alteração qualitativa resultante da acção.

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup> Διορισμός.

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> 'Ως ἐπὶ τὸ πολύ.

vezes dizemos, apenas o motor toque o movido, e neste caso aquilo que toca outra coisa não é tocado por esta última | — 30 contudo, em virtude de os motores do mesmo género que as coisas movidas <sup>352</sup> moverem sendo eles próprios movidos, parece necessário que sejam tocados por aquilo que tocam. Em consequência, se alguma coisa move sendo imóvel, poderá tocar o movido sem que este o toque. Neste sentido, por vezes dizemos que o que nos aflige nos toca, mas não que nós próprios o tocamos.

Fica assim definido o contacto no âmbito dos entes naturais.

| Falemos, a seguir, sobre a acção e a paixão. Sobre 323b este assunto herdámos dos nossos predecessores explicações opostas entre si. A maioria está de acordo ao afirmar que o semelhante 353 nunca é afectado pelo semelhante, porque nenhum é | mais activo ou passivo do que o outro (pois dizem 5 que a coisas semelhantes pertencem no mesmo grau todas as propriedades que tenham idênticas 354), e que são as coisas dissemelhantes e diferentes que, por natureza, actuam e padecem entre si. Neste sentido, mesmo quando um fogo menor é destruído por um fogo maior, dizem que é afectado por causa da contrariedade, pois o muito é contrário | ao pouco. Demó- 10 crito, porém, divergiu dos outros e foi o único que formulou uma teoria peculiar, afirmando que o agente e o paciente são o mesmo 355, ou seja, semelhantes, pois não é possível que coisas diversas 356 e diferentes seiam afectadas umas pelas outras; pelo contrário, ainda que as coisas, sendo diversas, possam exercer alguma acção entre si, não é enquanto diversas que tal sucede no seu caso, mas enquanto detentoras de alguma propriedade idêntica 357.

Estas são, então, as suas teorias, e aqueles que deste modo 15 as formularam parecem defender posições manifestamente con-

<sup>&</sup>lt;sup>352</sup> Τὰ ὁμογενῆ. Lit., as coisas do mesmo género.

<sup>&</sup>lt;sup>353</sup> Τὸ ὅμοιον.

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> Πάντα γὰρ ὁμοίως ὑπάρχειν ταὐτὰ τοῖς ὁμοίοις. Sobre a ocorrência de ὁμοίως no sentido de *no mesmo grau*, cf. Joachim, 1922: 149.

<sup>&</sup>lt;sup>355</sup> Τὸ αὐτό.

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup> Τὰ ἕτερα.

<sup>&</sup>lt;sup>357</sup> Ταὐτόν.

trárias. Mas a causa da contradição 358 reside no facto de cada uma das teorias em oposição 359 considerar apenas uma parte do que deveria considerar na totalidade. É razoável 360 defender que o semelhante, em todos os aspectos e de todos os modos indiferenciado do seu semelhante, não seia de nenhum 20 modo | afectado por este último. (Com efeito, por que razão haveria um deles de ser mais activo do que o outro? Se alguma coisa pudesse ser afectada pelo semelhante, poderia igualmente ser afectada por si própria. No entanto, se assim fosse e o semelhante fosse activo enquanto semelhante, nada seria incorruptível nem imóvel, pois todas as coisas se moveriam a si próprias.) Mas o mesmo ocorrerá no caso do que é comple-25 tamente diverso <sup>361</sup> | e não é o mesmo sob nenhum aspecto <sup>362</sup>. A brancura não pode de nenhum modo ser afectada pela linha, nem a linha pela brancura, a não ser talvez por acidente <sup>363</sup>, no caso de acontecer, por exemplo, que a linha seja branca ou negra, pois as coisas que não são contrárias nem derivadas de contrários <sup>364</sup> não se desviam da sua própria natureza por acção 30 umas das outras <sup>365</sup>. No entanto, dado que | as coisas que por natureza podem padecer e actuar não são quaisquer umas ao acaso 366, mas apenas as que possuem contrariedade ou são contrárias, é necessário que o agente e o paciente sejam semelhantes e o mesmo <sup>367</sup> em género <sup>368</sup>, mas dissemelhantes e contrários em espécie 369 (pois um corpo pode por natureza ser afectado por 324a um corpo, um sabor por um sabor, uma cor por uma cor e, de modo geral, uma coisa por outra do mesmo género 370, sen-

<sup>358 &#</sup>x27;Εναντιολογίας.

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup> Por cada uma das teorias em oposição traduzimos λέγοντες ἑκάτεροι.

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> Εὔλογον.

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> Παντελώς ἕτερον.

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> Μηθαμῆ ταὐτόν.

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> Κατὰ συμβεβηκός.

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup> Ἐξ ἐναντίων. Referência aos intermédios dos contrários (τὰ μεταξύ, 324a8). Cf. Metaph. X[I(iota)].7, 1057a18 sqq., partic. 30-31: πάντα γε τὰ μεταξύ ἐστιν ἀντικειμένων τινῶν.

<sup>365</sup> Οὐκ ἐξίστησι γὰρ ἑαυτὰ τῆς φύσεως.

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> Τὸ τυχόν.

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> Ταὐτό.

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup> Τῷ γένει.

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> Τῶ εἴδει.

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> Τὸ ὁμογενὲς ὑπὸ τοῦ ὁμογενοῦς.

do causa disto o facto de em cada caso <sup>371</sup> os contrários pertencerem ao mesmo género e de serem contrárias as coisas que actuam e padecem entre si). Em consequência, é necessário que, em certo sentido, o agente e o paciente sejam o mesmo <sup>372</sup>, e, em outro sentido, sejam diversos <sup>373</sup> e dissemelhantes | entre 5 si. E uma vez que o paciente e o agente são o mesmo, ou seja, semelhantes em género, mas dissemelhantes em espécie, e que tal se verifica nos contrários, resulta claro que os contrários e os seus intermédios são reciprocamente passivos e activos — e é de facto entre eles que a corrupção e a geração, em geral, ocorrem.

Assim se torna imediatamente compreensível o motivo por que o fogo | aquece e o frio arrefece, e, em geral, por que o 10 agente assimila a si <sup>374</sup> o paciente. Com efeito, o agente e o paciente são contrários, e a geração ocorre na direcção do contrário <sup>375</sup>, pelo que é necessário que o paciente mude <sup>376</sup> na direcção do agente, pois é deste modo que a geração ocorrerá na direcção do contrário. É, por conseguinte, compreensível que, sem defender a mesma posição, os autores de cada uma das teorias <sup>377</sup> consigam | uns e outros tocar a natureza das coisas. 15 Com efeito, por vezes dizemos que o que é afectado é o substrato — que é o homem, por exemplo, o que é curado, ou aquecido, ou arrefecido, e do mesmo modo em outros casos —, mas outras vezes dizemos que o que é aquecido é o frio, ou que o que é curado é o estado de doença 378. Em ambos os casos, o que dizemos é verdadeiro (e do mesmo modo nos exprimimos | a respeito do agente, por vezes dizendo que o 20 que faz aquecer é o homem, outras vezes dizendo que é o quente), dado que, de acordo com um sentido, o que é afecta-

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> Πάντα.

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> Ταὐτά.

<sup>&</sup>lt;sup>373</sup> "Ετερα.

<sup>374 &#</sup>x27;Ομοιοῦν ἑαυτῷ.

<sup>375</sup> Ἡ γένεσις εἰς τοὐναντίον.

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup> Μεταβάλλειν.

<sup>377</sup> Cf. 323b15-18.

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup> Embora τὸ κάμνον devesse ser traduzido por *o doente* ou *o que é* (ou *está*) *doente*, κάμνον não deixa de ser um particípio presente que significa, literalmente, *sendo doente*, ou *estando doente*. Além disso, neste caso deve ser considerada a própria *afecção* e não o seu substrato.

do é a matéria, mas, de acordo com o outro, é o *contrário*. Por conseguinte, uns, considerando aquele substrato <sup>379</sup>, supuseram que o agente e o paciente deveriam ter alguma coisa que fosse a mesma <sup>380</sup>, ao passo que os outros, considerando as outras coisas <sup>381</sup>, supuseram o contrário.

Devemos aceitar, | a respeito da acção e da paixão, o mesmo argumento que mantemos a respeito de mover e ser movido. Com efeito, o motor também é entendido em dois sentidos, pois aquilo no qual reside o princípio do movimento parece <sup>382</sup> mover (o princípio é, de facto, a primeira causa), tanto como aquilo que é último em relação ao movido e à gera-30 cão. Verifica-se o mesmo a respeito do agente, pois tanto | dizemos que o que cura é o médico como que é o vinho. Assim, no caso do movimento, nada impede que o primeiro motor seja imóvel (em alguns casos é mesmo necessário), enquanto o último invariavelmente move sendo movido 383. No caso da acção, por sua vez, nada impede que o primeiro agente seja impassível <sup>384</sup>, ao passo que o último exerce acção sendo ele próprio afectado. Com efeito, aqueles [agentes] que não possuem a mesma matéria [que os pacientes] 385 exercem acção sem serem 35 afectados | (como a medicina, por exemplo, a qual exerce a 324b acção de curar <sup>386</sup> sem de nenhum modo | ser afectada por aquele que é curado), ao passo que o alimento, ao exercer acção, é ele próprio de algum modo afectado — pois é aquecido, ou arrefecido, ou é de algum outro modo afectado ao mesmo tempo que exerce a acção. Enquanto a medicina corresponde ao princípio, o alimento corresponde ao motor último, ou seja, àquele que está em contacto <sup>387</sup>.

 $<sup>^{379}</sup>$  Εἰς ἐκεῖνο βλέψαντες, referindo-se ἐκεῖνο a τὸ ὑποκείμενον (324a16).

<sup>380</sup> Ταὐτόν τι.

 $<sup>^{381}</sup>$  Εἰς θάτερα, referindo-se θάτερα a τὸ ψυχρόν (324a18) e a τὸ κάμνον (324a18-19), i. e., aos contrários (qualidades contrárias).

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> Δοκεῖ.

 $<sup>^{383}</sup>$  Τὸ δ' ἔσχατον ἀεὶ κινεῖν κινούμενον. A tradução de ἀεί por sempre foi contornada de modo a evitar o sentido próximo de eternamente.

 $<sup>^{384}</sup>$  'Απαθές, não afectado.

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> Όσα γὰρ μὴ ἔχει τὴν αὐτὴν ὕλην.

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> Ποιοῦσα ὑγίειαν. Lit., que produz saúde.

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> 'Απτόμενον. Trata-se do motor *último* (em relação ao primeiro motor) e *próximo* (em relação ao movido), por conseguinte *em contacto* com o movido.

Por conseguinte, aqueles agentes que não possuem a forma em matéria | são impassíveis <sup>388</sup>, e aqueles que a possuem em 5 matéria são susceptíveis de afecção <sup>389</sup> — pois afirmamos que a matéria é a mesma, igualmente, por assim dizer, para um ou para o outro dos opostos <sup>390</sup>, sendo como um género, e que aquilo que pode ser quente é necessariamente aquecido se aquilo que o pode aquecer estiver presente e próximo. Por isso, tal como dissemos, | alguns agentes são impassíveis, ao passo que outros 10 são susceptíveis de afecção, e o que se verifica no caso do movimento ocorre de igual modo no caso dos agentes, pois assim como naquele caso o primeiro motor é imóvel, no caso das coisas que exercem acção o primeiro agente é impassível.

O agente é causa no sentido daquilo em que reside o princípio do movimento <sup>391</sup>. Mas a causa final não é activa <sup>392</sup> (motivo pelo qual | a saúde não é activa <sup>393</sup>, a não ser em sentido <sup>15</sup> metafórico <sup>394</sup>). Com efeito, quando o agente está presente, o paciente torna-se alguma coisa, mas quando estão presentes os estados <sup>395</sup>, o paciente já não *se torna* alguma coisa, pois já é alguma coisa. Ora, as formas <sup>396</sup>, ou seja, os fins <sup>397</sup>, são um tipo de estados. A matéria, porém, enquanto matéria, é passiva. Assim sendo, o fogo possui o calor na matéria, mas se existisse um calor separado, | este não poderia ser afectado de maneira <sup>20</sup> nenhuma. Por conseguinte, talvez seja impossível que o calor exista separadamente — mas se houver algumas coisas com existência separada, o que dissemos será verdadeiro em relação às mesmas.

Fica assim determinado o que são a acção e a paixão, em que coisas ocorrem, e também por que razão e como ocorrem.

 $<sup>^{388}</sup>$  'A $\pi\alpha\theta\hat{\eta}$ , não afectados.

<sup>389</sup> Παθητικά.

 $<sup>^{390}</sup>$  Τὴν μὲν γὰρ ὕλην λέγομεν ὁμοίως ὡς εἰπεῖν τὴν αὐτὴν εἶναι τῶν ἀντικειμένων ὁποτερουοῦν. De acordo com Joachim (1922: 155), ὡς εἰπεῖν (por assim dizer) qualifica ὁμοίως (igualmente).

<sup>391 &</sup>quot;Εστι δὲ τὸ ποιητικὸν αἴτιον ὡς ὅθεν ἡ ἀρχὴ τῆς κινήσεως.

<sup>392</sup> Τὸ δ' οὖ ἕνεκα οὐ ποιητικόν.

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> Ποιητικόν.

<sup>394</sup> Κατὰ μεταφοράν.

 $<sup>^{395}</sup>$  Έξεων. *Disposições* ou *estados*, como a saúde e a doença, por exemplo.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> Τὰ εἴδη.

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> Τὰ τέλη.

8. | Expliquemos mais uma vez como é possível que a acção e a paixão ocorram. Alguns filósofos pensam que as coisas são afectadas quando o último agente, ou seja, o agente no sentido mais próprio <sup>398</sup>, nelas penetra através de certos poros <sup>399</sup>, e afirmam que é deste modo que nós vemos, ouvimos e temos percepção de todas as outras sensações, acrescentando que vemos através do ar, da água | e dos corpos diáfanos porque estes possuem poros, invisíveis devido à sua pequenez, mas bastos e alinhados, e tanto mais numerosos quanto mais diáfanos forem os corpos.

Foi esta a explicação que tais filósofos, incluindo Empédocles, apresentaram relativamente a algumas coisas, não se referindo apenas às que exercem acção e são afectadas, mas também às que se misturam, as quais dizem ser aquelas cujos poros | são reciprocamente simétricos 400. No entanto, a teoria mais sistemática e que oferece | uma explicação única referente a todas as coisas 401 foi apresentada por Leucipo e Demócrito, os quais tomaram por princípio aquele que é conforme à natureza 402.

Alguns dos antigos filósofos pensaram que o ser é necessariamente uno e imóvel 403, atendendo a que o vazio não é, e o

<sup>&</sup>lt;sup>398</sup> Ποιοῦντος ἐσχάτου καὶ κυριωτάτου.

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> Πόρων.

<sup>&</sup>lt;sup>400</sup> Σύμμετροι, entendendo *simetria* no sentido de *conformidade de medida e forma*. De acordo com Hussey (2004: 245), «At 324b35 the word *summetroi* must mean, not 'proportionate' nor just 'of the same size' but 'of the same dimensions'; that is, 'of the same size *and shape*': so as to fit something exactly».

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup> Περὶ πάντων, em contraste com ἐπί τινων (*referente a algumas coisas*) na l. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>402</sup> 'Αρχὴν ποιησάμενοι κατὰ φύσιν ἥπερ ἐστίν. De notar que ἥπερ ἐστίν tanto pode referir-se a ἀρχήν, significando *que é princípio* e resultando em *o princípio que por natureza é princípio*, como a κατὰ φύσιν, significando *que é conforme à natureza* e resultando em *um princípio que é conforme à natureza*. No primeiro caso, Aristóteles estaria a atribuir aos atomistas a adopção *do princípio* que por excelência deve ser adoptado na investigação dos fenómenos naturais. No segundo caso, Aristóteles estaria a atribuir aos mesmos a adopção *de um princípio* correcto que não será, porém, suficiente para garantir a correcção das conclusões, o que resulta na incorrecção dos próprios argumentos. A refutação de que os argumentos de Demócrito e Leucipo são alvo nesta obra sugerem o segundo sentido como sendo preferível.

 $<sup>^{403}</sup>$  Referência a Parménides e Melisso. De acordo com Lacey (1965: 454), o argumento refere-se a Zenão.

ser não pode mover-se sem haver | um vazio com existência 5 separada, nem pode ser múltiplo sem haver o que separa os entes <sup>404</sup>. Para eles, pensar que o todo não é contínuo, estando dividido em partes que mantêm contacto <sup>405</sup>, não é diferente de afirmar a existência da pluralidade (e não do uno) e do vazio. Se o todo fosse totalmente divisível, nada seria uno, pelo que tão-pouco haveria pluralidade e o todo seria vazio. Por outro lado, se fosse divisível em alguns pontos | e não em outros, 10 tal pareceria qualquer coisa de artificioso <sup>406</sup>. Com efeito, qual seria o limite <sup>407</sup> da divisão? E por que motivo uma parte do todo seria assim [indivisível], ou seja, inteira, e a outra dividida? Além disso, ainda assim seria necessário negar o movimento <sup>408</sup>.

Em resultado destes argumentos, ultrapassando e ignorando a sensação a pretexto da obrigação de seguir a razão, afirmam que o todo é uno e | imóvel, e alguns acrescentam que é 15 infinito <sup>409</sup>, pois o limite que tivesse fá-lo-ia confinar com o vazio.

Foi com esta explicação que, pelas causas indicadas, alguns filósofos discorreram *sobre a verdade* <sup>410</sup>. Além disso <sup>411</sup>, a concepção de tais opiniões parece consequente se atendermos aos argumentos, mas aproxima-se da loucura se atendermos

<sup>&</sup>lt;sup>404</sup> Μὴ ὄντος τοῦ διείργοντος. Em oposição à tese pluralista dos pitagóricos, segundo a qual a multiplicidade existe porque o vazio separa os entes (cf. Joachim, 1922: 159).

<sup>&</sup>lt;sup>405</sup> Trata-se da teoria de Empédocles, aqui visada pelos eleatas.

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> Πεπλασμένῳ. Forma participial do verbo πλάσσω, o qual significa *moldar, forjar, trabalhar*, no sentido de *produzir artificialmente*.

<sup>&</sup>lt;sup>407</sup> Μέχρι πόσου. Lit., até que quantidade.

<sup>&</sup>lt;sup>408</sup> Ou seja, ainda que o todo fosse dividido em determinados pontos e constituído por partes contíguas (em contacto) e não houvesse vazio, para os eleatas não deixaria de ser igualmente imóvel: não haveria vazio no qual as partes pudessem mover-se.

<sup>409</sup> Referência a Melisso.

<sup>&</sup>lt;sup>410</sup> Περὶ τῆς ἀληθείας. Possivelmente uma referência à própria expressão de Parménides, ἀληθείης: Frr. DK28 B1, v. 29; B8, v. 51. Joachim (1922: *ad loc.*) assinala a possibilidade de *lacuna post* ἀληθείας (325a17).

<sup>&</sup>lt;sup>411</sup> "Ετι, de acordo com Joachim (1922: *ad loc.*), em vez de ἐπεί, lido por Bekker (1831: *ad loc.*), Mugler (1966: *ad loc.*) e Rashed (2005: *ad loc.*). Para Joachim (1922: 162), ἐπεί não é mais do que uma tentativa ineficaz de restauro da lógica do passo, quebrada pela lacuna anteriormente suposta. A opção de Joachim por ἔτι é, em todo o caso, apoiada pelos Mss. EFHL.

20 aos factos. Com efeito, não há nenhum | louco que esteja tão fora de si que o fogo e o gelo lhe pareçam uma só coisa, sendo apenas entre o que é belo 412 e o que por força do hábito aparenta sê-lo que alguns, devido à sua loucura, crêem não haver diferença.

Em contrapartida, Leucipo pensou dispor de argumentos que, concordando com a sensação 413, não eliminariam a gera-25 ção | e a corrupção, nem o movimento, nem tão-pouco a multiplicidade dos entes 414. Fazendo tais concessões aos fenómenos, e concedendo aos que defendem o uno em não poder haver movimento sem vazio, afirma que o vazio é não-ser e que nada do que é ser é não-ser, pois o ser 415 em sentido próprio é ser totalmente pleno 416. No entanto, este ser não é um, 30 mas | muitos, infinitos em número e invisíveis devido à pequenez dos seus volumes. Estes seres movem-se no vazio (pois há vazio), e produzem geração quando se reúnem 417, assim como produzem corrupção quando se separam 418. Além disso, exercem acção e são afectados quando por acaso têm contacto 419 (e por isso mesmo não são um) e produzem geração quando 35 se combinam 420 e entreligam 421. A partir | do que é realmente uno 422, porém, não poderia gerar-se uma multiplicidade, nem a partir do que é realmente múltiplo 423 poderia gerar-se

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup> Τὰ καλά, podendo igualmente significar as coisas boas ou certas.

<sup>413</sup> Πρός τὴν αἴσθησιν ὁμολογούμενα.

<sup>&</sup>lt;sup>414</sup> Τὸ πλῆθος τῶν ὄντων.

<sup>&</sup>lt;sup>415</sup> "Ov (de acordo com Joachim) em vez de ἕν (uno, lido por Rashed).

<sup>&</sup>lt;sup>416</sup> Τὸ κυρίως ὂν παμπλῆρες ὄν. De acordo com Hussey (2004: 264) «the second ὄν must be functioning not as an ordinary participle but as a substantive (just as in the two previous instances of μὴ ὄν), and παμπλῆρες is attributive: 'that which is, in the principal sense, is absolutely-full-being'».

<sup>417</sup> Συνιστάμενα: reunidos, agregados ou associados.

<sup>418</sup> Διαλυόμενα.

<sup>419</sup> Τυγχάνουσιν ἁπτόμενα.

<sup>&</sup>lt;sup>420</sup> Συντιθέμενα.

<sup>&</sup>lt;sup>421</sup> Περιπλεκόμενα.

<sup>422</sup> Κατ' ἀλήθειαν ένός, ou seja, o átomo, ser totalmente pleno (325a29: παμπλῆρες ὄν). Cf. Joachim, 1922: 163.

 $<sup>^{423}</sup>$  'Αληθώς πολλών, ou seja, os átomos que, apesar de reunidos em determinado corpo, mantêm espaços vazios entre si, não constituindo um ser totalmente pleno. Cf. Joachim, 1922: 163.

o uno, [afirmando Leucipo que] tal é impossível <sup>424</sup>. No entanto, | tal como Empédocles e alguns outros <sup>425</sup> dizem que a <sup>325b</sup> afecção ocorre através dos poros, assim [Leucipo diz que] toda a alteração e toda a afecção ocorrem deste modo, produzindo-se a dissolução <sup>426</sup>, ou seja, a corrupção, por meio do vazio <sup>427</sup>, e igualmente o aumento, | pela penetração de sólidos <sup>428</sup> [no <sup>5</sup> vazio].

Também Empédocles é quase forçado a assumir o mesmo que Leucipo, pois diz que há certos [corpos] sólidos <sup>429</sup>, mas são indivisíveis, senão haveria poros contínuos na totalidade [do corpo]. Isto é, porém, impossível, pois não haveria nenhum outro sólido junto dos poros <sup>430</sup> e o corpo seria todo ele vazio. É necessário, portanto, que as coisas que estão em contacto <sup>431</sup> sejam | indivisíveis, e que os espaços entre elas, aos quais ele 10 chama poros, sejam vazios <sup>432</sup>. Mas é justamente deste modo que Leucipo se refere à acção e à paixão.

<sup>&</sup>lt;sup>424</sup> Cf. *Metaph*. VII[Z].13, 1039a9-11, onde o princípio aqui atribuído a Leucipo é atribuído a Demócrito (Joachim, 1922: 163). Rashed (2005: 139, n. 2) classifica o passo como «reste de l'éléatisme de Leucippe», acrescentando: «Tout ce passage est destiné à montrer la simplicité des moyens mis en œuvre par les atomistes pour contourner les interdits éléates frappant mouvement et pluralité.»

<sup>425</sup> Provavelmente Alcméon.

<sup>&</sup>lt;sup>426</sup> Διαλύσεως.

 $<sup>^{427}</sup>$  Διὰ τοῦ κενοῦ.

<sup>428</sup> Ύπεισδυομένων στερεῶν. Rashed (2005: ad loc.) lê εἰσδυομένων ετέρων, o que resultaria em pela penetração de coisas estranhas ou de outros. Sobre o passo 325a36-b5, escreve Joachim (1922: 163): «The theory of Alkmaion and Empedokles, which explained πάσχειν by the hypothesis of pores, is extended by the Atomists to explain ἀλλοίωσις, φθορά, αΰξησις, κτλ: only, instead of 'pores', they speak of the Void, i. e., empty interspaces between the atoms. A perceptible body for Empedokles is a porous whole: for the Atomists, it is a grouping of atoms separated by interspaces.»

<sup>&</sup>lt;sup>429</sup> "Αττα στερεά.

<sup>430</sup> Οὐθὲν γὰρ ἔσται ἕτερον στερεὸν παρὰ τοὺς πόρους.

<sup>431</sup> Τὰ ἁπτόμενα.

<sup>&</sup>lt;sup>432</sup> Τὰ μεταξὺ αὐτῶν κενὰ, οὓς ἐκεῖνος λέγει πόρους. Vertemos ἐκεῖνος (lit., aquele) por ele, referindo-se Aristóteles a Empédocles. Sobre o passo 325b5-10, escreve Joachim (1922: 163): «We must not suppose that Empedokles would agree. As we know (cf. 325a6-13; and below, 326b8-10), he did not admit a Void, but insisted that the pores were 'full'.» Em

Tal é, aproximadamente, o que estes filósofos dizem sobre o modo como umas coisas exercem acção e outras são afectadas. Quanto a estes 433, o seu modo de argumentação é claro e 15 parece ser | suficientemente congruente 434 com as posições que assumem. Menos claro é o de outros, como o de Empédocles, em cuja teoria não é claro o modo como pode haver corrupção e alteração <sup>435</sup>. Para aqueles filósofos <sup>436</sup>, os corpos primários <sup>437</sup> — as primeiras coisas a partir das quais os corpos se compõem e as últimas nas quais se decompõem — são indivisíveis, diferindo apenas pela figura 438. Para Empédocles, 20 porém, | é evidente que todos os outros corpos além dos elementos <sup>439</sup> estão sujeitos à geração e à corrupção, mas não é claro como se gera e corrompe a grandeza acumulada 440 dos próprios elementos, nem lhe é possível explicá-lo sem dizer que o fogo, assim como todos os outros elementos, possui ele pró-25 prio um elemento, tal como | escreveu Platão no Timeu 441. Com efeito, a explicação de Platão diverge da de Leucipo tão--só na medida em que este diz que os indivisíveis são sólidos e aquele diz que são superfícies, e enquanto Leucipo diz que são definidos por um número infinito de figuras, sendo cada

referência aos poros, Joachim assinala que o termo πόροι não ocorre neste sentido nos fragmentos de Empédocles hoje conhecidos. No seu lugar ocorrem, por exemplo, χοάναι (Fr. DK31 B84, v.9) ου ἄλοκες (Fr. DK31 B100, v. 3), termos cuja tradução aproximada é, respectivamente, canais e tubos.

<sup>&</sup>lt;sup>433</sup> Aristóteles refere-se aos atomistas.

<sup>&</sup>lt;sup>434</sup> Σχεδὸν ὁμολογουμένως.

<sup>&</sup>lt;sup>435</sup> Φθορὰ καὶ ἀλλοίωσις (corrupção e alteração), segundo a lição de Joachim, de acordo com os Mss. EL. Γένεσις καὶ φθορὰ καὶ ἀλλοίωσις (geração, corrupção e alteração), na lição de Bekker, de acordo com os Mss. FH.

<sup>&</sup>lt;sup>436</sup> Para os atomistas.

<sup>437</sup> Τὰ πρῶτα τῶν σωμάτων.

<sup>&</sup>lt;sup>438</sup> Σχήματι.

<sup>&</sup>lt;sup>439</sup> Τὰ ἄλλα μέχρι τῶν στοιχείων. Lit., as outras coisas até aos elementos, devendo entender-se a exclusão destes últimos.

<sup>&</sup>lt;sup>440</sup> Τὸ σωρευόμενον μέγεθος. Rashed (2005: 139-140, n. 2) admite a possibilidade de atribuição desta designação ao próprio Empédocles, conjecturando tratar-se de um fragmento do seu poema físico.

 $<sup>^{441}</sup>$  Cf.  $\it{Ti}.$  53c-55c, sobre a geração dos elementos a partir dos triângulos.

sólido indivisível definido por uma <sup>442</sup>, para Platão as figuras são em número limitado, embora ambos afirmem a existência de corpos indivisíveis e definidos por figuras. | Assim, é a <sup>30</sup> partir destes indivisíveis que ocorrem as gerações e as dissociações <sup>443</sup>, embora para Leucipo seja de dois modos <sup>444</sup>, designadamente por meio do vazio e por meio do contacto (pois é neste ponto que cada coisa é divisível), e para Platão seja apenas segundo o contacto, pois nega a existência do vazio.

Falámos, em discussões anteriores <sup>445</sup>, sobre as superfícies indivisíveis. Quanto aos | sólidos indivisíveis, deixemos por <sup>35</sup> agora de parte uma consideração alargada das suas consequências e limitemo-nos a fazer uma curta digressão. Neste sentido <sup>446</sup>, será | necessário admitir <sup>447</sup> que cada um dos indivisí- <sup>326a</sup> veis é impassível (pois não pode ser afectado a não ser por meio do vazio <sup>448</sup>) e incapaz de produzir qualquer afecção, pois

<sup>442 &#</sup>x27;Απείροις ὡρίσθαι σχήμασι [τῶν ἀδιαιρέτων στερεῶν ἕκαστον]. Entenda-se que não há um número infinito de figuras para cada sólido indivisível, mas sim uma figura para cada um. Neste sentido, é necessário um número infinito de figuras para que cada sólido seja definido por uma. Salvaguardando esta leitura, julgamos ser possível manter τῶν ἀδιαιρέτων στερεῶν ἕκαστον (cada um dos sólidos indivisíveis), texto excluído por Joachim (1922: ad loc.). De acordo com Hussey (2004: 264), «τῶν ἀδιαιρέτων στερεῶν ἕκαστον, excised by Joachim as illogical, can perhaps be defended as a concise conflation of two thoughts: (a) there are infinitely many possible shapes for the indivisibles collectively; (b) a shape is something that necessarily belongs to (one or more) particular indivisibles».

<sup>&</sup>lt;sup>443</sup> Διακρίσεις.

<sup>444</sup> Δύο τρόποι ἂν εἶεν, texto excluído por Joachim (1922: ad loc.). Sobre este passo escreve Lacey (1965: 454, n. 6): «DK67 A7 attributes division to the void for Leucippus. It seems best to follow Joachim in excising δύο τρόποι ἂν εἶεν at b31, since both void and contact are required, and they are not alternatives. Joachim, however, seems to make the excision on purely grammatical grounds.» Posteriormente, Mugler (1966: ad loc.) e Rashed (2005: ad loc.) mantiveram o texto.

<sup>445</sup> Cf. Cael. III.1, 298b33-300a19; 7, 305b28-306b2.

<sup>&</sup>lt;sup>446</sup> Início do primeiro argumento contra a teoria dos *sólidos indivisíveis*.

 $<sup>^{447}</sup>$  Aristóteles refere-se aos atomistas, apontado aquela que terá de ser uma consequência necessária da sua teoria.

<sup>&</sup>lt;sup>448</sup> De acordo com os atomistas, as coisas são afectadas devido ao facto de os indivisíveis a partir dos quais são constituídas se moverem no vazio.

não pode ser duro nem frio. No entanto, é seguramente absur-5 do exceptuar o quente atribuindo-o à figura esférica, | pois nesse caso será necessário que o frio que lhe é contrário pertença a alguma outra figura. Além disso, se estas propriedades, designadamente o quente e o frio, pertencerem aos indivisíveis, não menos absurdo será não lhes pertencerem o pesado e o leve ou o duro e o mole. No entanto, Demócrito diz que cada um dos indivisíveis é tanto mais pesado quanto 10 maior é a sua preponderância 449, | pelo que é claro que também será mais quente. Ora, se os indivisíveis são assim, é impossível que não sejam afectados uns pelos outros — um indivisível levemente quente, por exemplo, será afectado por outro que muito o exceda em calor. Além disso, se há um indivisível duro, também haverá um que seja mole. Mas o mole é assim designado por sofrer alguma afecção 450, pois é mole o que cede 15 à pressão <sup>451</sup>. Por outro lado <sup>452</sup>, | além de ser absurdo que aos indivisíveis não pertença nenhuma propriedade que não apenas a figura, será também absurdo que, no caso de alguma outra lhes pertencer, seja somente uma, como o frio a um indivisível e o quente a outro, pois neste caso a sua natureza não seria alguma coisa única 453. Mas será igualmente impossível que haja mais do que uma propriedade a pertencer a um único indivisível, pois neste caso, sendo indivisível, possuiria as afecções no mesmo lugar 454, pelo que, se fosse afectado ao ser 20 arrefecido, | igualmente enquanto arrefecido exerceria alguma acção ou sofreria alguma outra afecção 455. O mesmo se verifi-

<sup>449</sup> Βαρύτερόν γε κατὰ τὴν ὑπεροχήν. O termo ὑπεροχή (preponderância ou excesso) refere-se à grandeza da massa de cada indivisível.

 $<sup>^{450}</sup>$  'Αλλὰ μὴν εἰ σκληρόν, καὶ μαλακόν. Τὸ δὲ μαλακὸν ἤδη τῷ πάσχειν τι λέγεται. De modo diferente, Rashed (2005: ad loc.) lê ἀλλὰ μὴν εἰ σκληρὸν καὶ μαλακόν, τὸ δὲ μαλακὸν κτλ, traduzindo «mais s'il y a dur et mou, 'mou' est employé parce que la chose subit une affection».

<sup>451</sup> Υπεικτικόν.

 $<sup>^{452}</sup>$  Início do segundo argumento contra a teoria dos  $\emph{s\'olidos}$   $\emph{indivisíveis}.$ 

<sup>453</sup> Οὐδὲ γὰρ ἂν μία τις εἴη ἡ φύσις αὐτῶν. Cf. Cael. I.7, 275b32: τὴν δὲ φύσιν εἶναί φασιν αὐτῶν μίαν (dizem que a sua natureza é única).

 $<sup>^{454}</sup>$  Ἐν τῷ αὐτῷ ἕξει τὰ πάθη. Lit., terá as afecções no mesmo, ou seja, aquilo em que possuísse as afecções seria o mesmo.

 $<sup>^{455}</sup>$  ΨΩστε καὶ ἐὰν πάσχη ἣπερ ψύχεται, ταύτη τι καὶ ἄλλο ποιήσει ἢ πείσεται, de acordo com Joachim. De modo diferente, Rashed (2005:  $\it ad$ 

ca no caso das outras afecções, pois tanto aqueles que afirmam que os indivisíveis são sólidos como aqueles que afirmam que são superfícies incorrem de igual maneira nesta consequência: com efeito, não havendo vazio nos indivisíveis, estes não podem tornar-se nem mais raros 456 nem mais densos 457. Além disso 458, é absurdo | que haja indivisíveis pequenos mas não 25 haja indivisíveis grandes. Com efeito, é razoável que as coisas maiores se possam fragmentar 459 mais do que as pequenas, pois as primeiras, designadamente as grandes, decompõem-se facilmente, por colidirem com muitas outras. Mas por que motivo será a indivisibilidade, em geral, uma propriedade das coisas pequenas, mais do que das grandes? Além disso 460, aqueles sólidos terão todos | uma única natureza 461 ou diferi- 30 rão uns dos outros, como se, por exemplo, nas suas massas 462, uns fossem ígneos 463 e outros fossem térreos? 464 Com efeito, se houver uma natureza 465 única para todos eles, o que será aquilo que os separa? Ou por que motivo se não tornam uma única coisa ao entrar em contacto, como quando a água entra em contacto com água? Com efeito, nenhuma diferença há entre o posterior e o anterior 466. Por outro lado, se são dife-

loc.; cf. 144, n. 2) lê εἴπερ por ἦπερ, acrescenta uma vírgula e substitui o τι indefinido por um τί interrogativo (ὥστε καὶ ἐὰν πάσχη, εἴπερ ψύχεται, ταύτη τί καὶ ἄλλο ποιήσει ἢ πείσεται;), traduzindo: «si bien que même s'il vient à être affecté — étant admis qu'il est sujet au refroidissement — quelle action ou affection supplémentaire surviendra-t-elle en cet endroit?»

<sup>&</sup>lt;sup>456</sup> Μανότερα.

<sup>457</sup> Πυκνότερα.

<sup>&</sup>lt;sup>458</sup> Início do terceiro argumento contra a teoria dos *sólidos indivisíveis*.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Θραύεται.

<sup>&</sup>lt;sup>460</sup> Início do quarto argumento contra a teoria dos *sólidos indivisíveis*.

<sup>&</sup>lt;sup>461</sup> Μία πάντων ή φύσις.

<sup>462 &</sup>quot;Оукоу: massa ou volume.

<sup>&</sup>lt;sup>463</sup> Πύοινα.

<sup>&</sup>lt;sup>464</sup> Γήϊνα.

<sup>&</sup>lt;sup>465</sup> Φύσις.

<sup>&</sup>lt;sup>466</sup> Οὐδὲν γὰρ διαφέρει τὸ ὕστερον τοῦ πρότερον, pois o posterior em nada difere do anterior. Joachim (1922: 168) vê nestas palavras um paralelismo entre o caso da água (referido em segundo lugar) e o dos indivisíveis em contacto (referido em primeiro lugar). Filópono (In GC 176. 11-12) tê-las-á entendido somente em referência ao exemplo da água, significando não haver diferença entre a água adicionada e a água anterior. Concorda-

35 rentes, quais são | as suas naturezas? <sup>467</sup> É evidente que haverá que estabelecer tais naturezas <sup>468</sup> como princípios e causas 326b daquilo | que ocorre, mais do que as figuras. Além disso, se forem diferentes em natureza <sup>469</sup>, tanto poderão exercer acção como ser afectados, ao entrar em contacto recíproco <sup>470</sup>. Além do mais <sup>471</sup>, qual será o seu motor? <sup>472</sup> Com efeito, se o motor for diferente deles, eles serão susceptíveis de ser afectados. Em contrapartida, se cada um for motor de si próprio, ou será di- 5 visível, em parte movendo e em | parte sendo movido, ou possuirá contrários a respeito de um mesmo aspecto <sup>473</sup>, e a matéria será uma não apenas em número como também em potência <sup>474</sup>.

mos, porém, com a explicação sugerida por Hussey (2004: 264): «'The one in front' and 'the one behind' are puzzling expressions, but may refer to atoms drawn diagrammatically. [...] To take τὸ ὕστερον as 'the later example [of raindrops]' and τοῦ πρότερον as 'the former case [of atoms]' is not in accord with Aristotelian usage.»

467 Ποῖα ταῦτα. Por naturezas, sem correspondente explícito no texto grego, pretendemos designar o referente de ταῦτα (estes, estas), atendendo às questões que ocorrem nas ll. 29-31 e 31-32, onde Aristóteles pergunta se os sólidos indivisíveis terão uma só natureza ou diferirão uns dos outros, tendo, por conseguinte, naturezas diferentes. Em ambas as questões o termo φύσις (natureza) ocorre explicitamente (tal como na sequência do passo, em 326b2). Por outro lado, no caso das duas ocorrências de ταῦτα na l. 35 (v. n. sq.), permitimo-nos estabelecer uma relação com a definição aristotélica de φύσις em Ph. II.1, 192b20-21, como princípio e causa (de movimento e repouso), ou seja, nos termos que ocorrem neste passo: δῆλον ὡς ταῦτα θετέον ἀρχὰς καὶ αἰτίας (princípios e causas) τῶν συμβαινόντων. É portanto provável que o referente de ταῦτα sejam as possivelmente diferentes φύσεις τῶν στερεῶν.

 $^{468}$  Ταῦτα. Sobre a tradução de ταῦτα (estes, estas) por estas naturezas (ou tais naturezas), v. n. ant.

- <sup>469</sup> Φύσιν.
- <sup>470</sup> Em contradição com a tese enunciada em 326a1 sqq.
- <sup>471</sup> Início do quinto argumento contra a teoria dos *sólidos indivisíveis*.
- <sup>472</sup> Τὸ κινοῦν.
- <sup>473</sup> Κατὰ ταὐτὸ τἀναντία ὑπάρξει.

<sup>474</sup> Trata-se de uma consequência impossível. Cf. *Ph.* I.9, 192a1-3, referindo-se Aristóteles ao modo alegadamente insuficiente como os platónicos terão considerado a natureza enquanto matéria: φαίνεται αὐτοῖς, εἴπερ ἐστὶν ἀριθμῷ μία, καὶ δυνάμει μία μόνον εἶναι. τοῦτο δὲ διαφέρει πλεῖστον (parece-lhes que, se é uma em número, também em potência é apenas uma — mas isto é muito diferente).

Quanto àqueles 475 que dizem que as afecções ocorrem devido ao movimento através dos poros 476, se tal também se der quando os poros estiverem cheios, estes tornam-se supérfluos. Com efeito, se o todo padece alguma afecção em tais condições, poderá do mesmo modo padecer ainda que não tenha poros e seja contínuo. Além do mais, como é possível que 10 a visão através de alguma coisa 477 ocorra da maneira como eles a explicam? Com efeito, não será possível atravessar os corpos diáfanos, nem pelos pontos de contacto, nem através dos poros, se cada um destes últimos estiver cheio. Em que poderá isso ser diferente de não ter poros? Tudo será, com efeito, igualmente cheio 478. No entanto, ainda que os poros estivessem 15 vazios, mas fosse necessário que contivessem corpos, seguir-se--ia novamente a mesma consequência. E se possuírem um tamanho tão pequeno que não possa conter nenhum corpo, será ridículo conceber a existência de um vazio pequeno, mas não a de um vazio grande ou de qualquer tamanho, ou pensar que o vazio significa outra coisa que não seja o espaço de um corpo <sup>479</sup>, | pelo que é claro que a todo o corpo corresponderá um 20 vazio de igual volume <sup>480</sup>.

De um modo geral, supor a existência de poros é supérfluo. Com efeito, se nada exerce acção por meio de contacto, tão-pouco exercerá acção passando através dos poros. Mas se for por contacto, ainda que não haja poros, entre as coisas que são por natureza susceptíveis de acção e paixão recíprocas <sup>481</sup>, umas serão afectadas e outras exercerão acção.

<sup>&</sup>lt;sup>475</sup> Referência aos defensores da teoria de Empédocles.

<sup>&</sup>lt;sup>476</sup> Διὰ τῆς τῶν πόρων κινήσεως. Optámos por ler, de acordo com sugestão de Mugler (1966: *ad loc.*), aceite e justificada por Hussey (2004: 265), διὰ τῆς <διὰ> τῶν πόρων κινήσεως, admitindo como plausível que o segundo διά se tenha perdido por haplografia no processo de transmissão do texto.

<sup>&</sup>lt;sup>477</sup> Διορᾶν.

<sup>&</sup>lt;sup>478</sup> Πᾶν γὰρ ὁμοίως ἔσται πλῆρες.

<sup>479</sup> Χώραν σώματος. Cf. Ph. IV.1, 208b26-27: τὸ γὰρ κενὸν τόπος ἂν εἴη ἐστερημένος σώματος (pois o vazio seria um lugar privado de corpo).

<sup>&</sup>lt;sup>480</sup> Se o vazio é o lugar ocupado por um corpo enquanto privado do mesmo, terá um volume igual ao do corpo que potencialmente contém, pelo que poderá ter *qualquer tamanho* (326b18, ὁπηλικονοῦν), não sendo necessariamente pequeno.

<sup>&</sup>lt;sup>481</sup> Τῶν πρὸς ἄλληλα τοῦτον τὸν τρόπον πεφυκότων.

De quanto dissemos resulta evidente que falar da existência de poros no sentido em que alguns os concebem ou é falso ou é inútil. Na medida em que os corpos são totalmente divisíveis, postular a existência de poros é ridículo — pois os corpos podem, enquanto divisíveis, ser separados em partes 482.

9. Expliquemos o modo como os entes são susceptíveis 30 de gerar, de actuar e | de padecer, partindo de um princípio várias vezes enunciado. Com efeito, se é possível ser tal ou tal <sup>483</sup> tanto em potência como em acto, [uma coisa que o seja em potência] não pode por natureza <sup>484</sup> ser afectada em determinada parte e não em outra, mas, ao contrário, é afectada totalmente, tanto quanto seja tal ou tal e tanto mais ou menos quanto o seja em maior ou menor grau. E mais adequadamen-35 te se poderia falar de poros neste sentido — como | veios de [maior] susceptibilidade, tal como os [veios de minério] que se estendem continuamente nas minas <sup>485</sup>. |

<sup>482</sup> Χωρίζεσθαι.

<sup>&</sup>lt;sup>483</sup> Τοιοῦτον.

<sup>&</sup>lt;sup>484</sup> O sujeito não se encontra explícito no texto grego. No entanto, de acordo com Joachim (1922: 172), «πέφυκεν, sc. τὸ δυνάμει τοιοῦτον». Neste sentido, interpolámos *uma coisa que o seja em potência*.

<sup>485</sup> Καθάπερ εν τοῖς μεταλλευομένοις διατείνουσι τοῦ παθητικοῦ φλέβες συνεχείς. A tradução deste passo segue a sugerida por Crubellier (2004: 274): «that is veins of <greater> susceptibility, just like <the veins of ores> stretching continuously in the mines». A tradução de ἐν τοῖς μεταλλευομένοις por nas minas e não por nos metais é largamente justificada por Crubellier (2004: 274-276) e seguida por Rashed (2005: 146, n. 5 ad loc.): «'gisements métalliques' et non 'métaux', puisque ces derniers, comme le remarque M. Crubellier (Symposium Aristotelicum, 1999), sont des modèles d'homogénéité physique». Com efeito, escreve Crubellier (2004: 276): «μεταλευόμενα here are the mines or deposits of ores or native metals. This meaning, though less frequent in the Aristotelian corpus than that of 'metals', is well attested in Greek texts of the same period. If this is correct, the mention of 'veins' here would only provide a model for the spatial structure of the 'more susceptible' parts of a body (so that their form could resemble the Empedoclean pores), but should not be considered as a real example of such a difference of susceptibility in nature. I assume that as a result of a compressed syntax (as often in Aristotle's prose) the genitive τοῦ παθητικοῦ does not belong to the term of comparison (i. e., the veins of metal in the rock), but to the term compared (the unspecified bodies in which the zones of greater

Assim, na medida em que uma coisa seja coerente <sup>486</sup> e <sup>327a</sup> una, é impassível <sup>487</sup>. Igualmente o são as coisas que não estejam em contacto entre si ou com outras coisas que sejam por natureza susceptíveis de exercer acção e de ser afectadas (por exemplo, o fogo faz aquecer não apenas quando está em contacto, mas também se estiver à distância, pois o fogo aquece o ar | e o ar, sendo por natureza susceptível de exercer acção e <sup>5</sup> de ser afectado, aquece o corpo). Quanto a pensar que uma coisa pode ser afectada em determinada parte mas não em outra <sup>488</sup>, depois das distinções feitas no princípio <sup>489</sup>, é preciso

susceptibility are supposedly distributed in 'veins').» Em todo o caso, a analogia entre os poros de Empédocles e os veios de susceptibilidade, quer dos metais, quer de outros materiais, não é linear. Como assinala Joachim (1922: 172), «According to Aristotle's theory, the cold body, e.g., qua potentially-hot, is liable to 'suffer action' from a hot body — i. e., liable to be warmed. This susceptibility pervades the cold body throughout (because it is a consequence of its character qua potentially-hot) and is not restricted to parts of it or to channels within it. But though the cold body is potentially-hot throughout, its potential heat may vary in degree in different parts of it. There may be, as it were, lines or 'veins' of intense potential heat (and therefore of intenser susceptibility) in it, just as there are 'veins' in the metals, along which they are especially susceptible to action. If we are to talk of 'pores' at all, we should use the term to denote such lines of greater intensity and greater susceptibility: we must not suggest that the body is susceptible only along certain lines, and quite insusceptible in the rest of itself. [...] The 'veins' in the metal are not 'pores' in the sense repudiated by Aristotle. Their substance is the same as that of the rest of the metal: it is only a difference of degree». Neste sentido, Williams (1982: 138) conclui: «Extensively the affection is invariable. Intensively however it can vary. The veins found in substances that are dug out of mines, which melt or burn quicker than the material that surrounds them, provide a weak analogue to the 'passages' of Empedocles.»

<sup>&</sup>lt;sup>486</sup> Συμφυές.

<sup>&</sup>lt;sup>487</sup> Será *impassível* relativamente a si própria, pois não possui partes distintas de modo a que uma possa exercer acção sobre outra que, nessa medida, seja afectada.

 $<sup>^{488}</sup>$  Joachim (1922: ad loc.) assinala lacuna post τῆ δὲ μή (mas não em outra). Tricot (1933: 82, n. 3) considera desnecessária a suposição de lacuna neste passo.

<sup>&</sup>lt;sup>489</sup> Referência provável à discussão da divisibilidade total das grandezas (316a14-317a17) e não à suposição da passividade parcial (324b26 sqq.), de acordo com Joachim (1922: 173), corroborado por Verdenius e Waszink (1966: 46).

acrescentar o seguinte. Se a grandeza não for totalmente divisível e, pelo contrário, existir um corpo ou uma superfície 490 indivisível <sup>491</sup>, nenhum corpo poderá ser totalmente passivo, 10 nem tão-pouco contínuo. Mas se | tal for falso e todo o corpo for divisível, não haverá diferença entre estar dividido em partes que permanecem em contacto 492 e ser divisível 493. Com efeito, se o corpo puder ser dissociado segundo os contactos, como alguns afirmam 494, mesmo que não esteja ainda dividido, estará dividido, pois é susceptível de ser dividido, uma vez que nada de impossível daí resultaria. Mas, em geral, é absurdo que isto 15 ocorra | apenas deste modo, designadamente por cisão <sup>495</sup> dos corpos. Com efeito, esta explicação suprime <sup>496</sup> a alteração, mas nós vemos que um mesmo corpo, permanecendo contínuo, é ora líquido, ora sólido, e não é por divisão <sup>497</sup> e composição <sup>498</sup> que ele sofre tal afecção, nem por orientação 499 e contacto mútuo 500, como afirma Demócrito — pois não é devido a mudan-20 ças de ordem 501 ou de posição 502 | na sua natureza que o corpo passa de líquido a sólido, nem por nele haver partículas duras e sólidas com massas indivisíveis <sup>503</sup>, mas, pelo contrário, é uniformemente e na sua totalidade que é ora líquido, ora duro e sólido. Além disso, esta explicação também torna im-

<sup>&</sup>lt;sup>490</sup> Πλάτος.

<sup>&</sup>lt;sup>491</sup> *Um corpo indivisível*, como para os atomistas, ou *uma superfície indivisível*, como para Platão.

<sup>492</sup> Διηρησθαι μέν άπτεσθαι δέ.

<sup>493</sup> Διαιρετόν εἶναι.

<sup>&</sup>lt;sup>494</sup> Referência aos atomistas.

<sup>&</sup>lt;sup>495</sup> Σχιζομένων.

<sup>&</sup>lt;sup>496</sup> 'Αναιρεΐ.

<sup>&</sup>lt;sup>497</sup> Διαιρέσει.

<sup>&</sup>lt;sup>498</sup> Συνθέσει.

<sup>&</sup>lt;sup>499</sup> Τροπ $\hat{\eta}$ . De acordo com Aristóteles, τροπ $\hat{\eta}$  (lit., *viragem*) terá sido usado por Demócrito como modalidade de θέσις (*posição*) — cf. *Metaph*. I[A].4, 985b17; VIII[H].2, 1042b14 (τροπ $\hat{\eta}$ ,  $\mathring{o}$  ἐστι θέσις).

<sup>&</sup>lt;sup>500</sup> Διαθιγῆ. De acordo com Aristóteles, διαθιγή (lit., contacto mútuo) terá sido usado por Demócrito como modalidade de τάξις (ordenação, disposição) — cf. Metaph. I[A].4, 985b16-17; VIII[H].2, 1042b14-15 (διαθιγῆ, ὅ ἐστι τάξις).

<sup>&</sup>lt;sup>501</sup> Μεταταχθέν, ou seja, por mudança de τάξις.

<sup>&</sup>lt;sup>502</sup> Μετατεθέν, ou seja, por mudança de θέσις.

<sup>503 &#</sup>x27;Αδιαίρετα τοὺς ὄγκους.

possível o aumento, assim como a diminuição, pois não será possível que qualquer parte se torne maior se apenas houver adição <sup>504</sup> e a coisa não mudar como um todo, | seja por mis- 25 tura de alguma coisa, seja pela sua própria transformação.

Fica assim determinado que as coisas geram e exercem acção, e que são geradas e afectadas umas pelas outras, e que tal é possível de determinado modo, mas não é possível do modo como alguns afirmam.

**10.** | Resta considerar, de acordo com o mesmo procedi- 30 mento metodológico <sup>505</sup>, a mistura, pois era este o terceiro dos assuntos inicialmente propostos <sup>506</sup>. Examinemos o que é a mistura <sup>507</sup>, o que é aquilo que se pode misturar <sup>508</sup>, de que entes é atributo e como o é, e ainda se a mistura existe ou é uma suposição falsa.

De acordo com o que alguns afirmam <sup>509</sup>, é impossível haver mistura de uma coisa | com outra, pois dizem que se as <sup>35</sup> coisas misturadas tiverem ambas continuado a existir | e não <sup>327</sup>b

<sup>&</sup>lt;sup>504</sup> Εἴπερ ἔσται πρόσθεσις. Interpolámos, de acordo com Verdenius e Waszink (1966: 47), *apenas*, advérbio cuja noção está subjacente ao passo sem se encontrar expressa no texto grego.

<sup>505</sup> Κατὰ τὸν αὐτὸν τρόπον τῆς μεθόδου.

<sup>&</sup>lt;sup>506</sup> Cf. 322b1-26. O primeiro assunto era o *contacto*, tratado no capítulo 6, e o *segundo* era a acção e a paixão, tratado nos capítulos 7-9.

<sup>&</sup>lt;sup>507</sup> Μίξις.

<sup>&</sup>lt;sup>508</sup> Τὸ μικτόν.

<sup>&</sup>lt;sup>509</sup> Provavelmente os pluralistas em geral, como refere La Croce (1987: 76, n. 105). A dificuldade de identificação da origem deste argumento não é despicienda. Cherniss (1935: 141, n. 364) observa: «This argument bears an obvious relation to that against change and 'being and non-being' cited in *Physics* 240a19-29. The type of argument is *derived from* Zeno but was not used for this purpose by Zeno himself as that passage shows. It is very probably Megarian» (sublinhado nosso). No entanto, Solmsen (1960: 369, n. 5) acrescenta: «If, as Aristotle's report suggests, the original argument attacked the idea of mixture from alternative and opposite premises, it may have figured in Zeno's polemic against Empedocles' use of mixture (see Vorsokr., 29A2, with Kranz's note). The argument may have had the same form as 29b4: 'things are mixed neither if they are destroyed nor if they are not destroyed'.» Para Verdenius e Waszink (1966: 48), «the plural τινες is no objection against this interpretation, for Aristotle sometimes uses τινες, φασίν, ἔνιοι when having only one person in view».

foram alteradas, não estão agora mais misturadas do que antes, mas em estado semelhante <sup>510</sup>. Em contrapartida, se uma delas se tiver corrompido, não foram misturadas, mas uma existe e a outra não, ao passo que a mistura se dá entre coisas que estão em estado semelhante <sup>511</sup>. A situação será a mesma | 5 se cada uma das coisas em mistura se tiver corrompido quando ambas se juntaram, pois as coisas que de maneira nenhuma existem <sup>512</sup> não podem ser misturadas.

Este argumento parece, por conseguinte, exigir que se defina o que distingue a mistura da geração e da corrupção, e o que distingue aquilo que é miscível daquilo que é susceptível de geração e de corrupção, pois é claro que a mistura, se existe, terá de ser diferente. Deste modo, | uma vez esclarecidas estas diferenças, as dificuldades poderão ser resolvidas.

Seguramente, nós não dizemos que a madeira <sup>513</sup> se mistura com o fogo, nem que a sua combustão é uma mistura <sup>514</sup>, seja das suas próprias partes, seja dela própria com o fogo, mas que há geração do fogo e corrupção da madeira. Do mesmo modo, não dizemos que o alimento se mistura com o corpo, nem que a figura se mistura com a cera | ao dar forma à sua massa. Tão-pouco pode haver mistura do corpo com o branco, nem, em geral, das afecções e das disposições com as coisas — pois vemos que são preservadas <sup>515</sup>. De resto, não é possível haver mistura do branco e do saber, nem de nenhuma outra coisa que não possua existência separada. É sobre isto que se enganam | aqueles que afirmam que em dado momento todas as coisas estavam juntas e misturadas <sup>516</sup>, pois nem tudo pode

<sup>&</sup>lt;sup>510</sup> Ὁμοίως ἔχειν. Cada uma das coisas que se misturam estará em estado equivalente ou semelhante ao anterior à mistura.

 $<sup>^{511}</sup>$  Ὁμοίως ἐχώντων. As coisas que se misturam deverão estar em estado equivalente ou semelhante *entre si*.

<sup>512</sup> Τά γε ὅλως οὐκ ὄντα.

<sup>&</sup>lt;sup>513</sup> Τὴν ὕλην, no seu sentido original de *madeira*, não no de *matéria*.

<sup>&</sup>lt;sup>514</sup> Μίγνυσθαι καιομένην.

<sup>&</sup>lt;sup>515</sup> Σωζόμενα γὰρ ὁρᾶται.

<sup>&</sup>lt;sup>516</sup> Οἱ πάντα ποτὲ ὁμοῦ φάσκοντες εἶναι καὶ μεμῖχθαι. De acordo com Joachim (1922: 179), trata-se de uma referência não apenas a Anaxágoras e aos seus seguidores, como terá pensado Filópono, mas igualmente a Empédocles, reenviando para GC II.7, 334a-b2, e para Ph. I.4, 187a20-23.

ser misturado com tudo. Pelo contrário, cada uma das coisas que se misturam tem de possuir existência separada, mas nenhuma afecção possui existência separada.

No entanto, dado que alguns entes *são* em potência e outros *são* em acto, é possível que as coisas que se misturam *sejam* em certo sentido <sup>517</sup> e *não sejam* em outro: o que resulta da mistura | pode em acto ser diferente das coisas que se mistu- 25 ram, mas cada uma delas pode em potência continuar a ser o que era antes de ser misturada, sem que tenha perecido. Esta era, com efeito, a dificuldade contida no argumento anterior <sup>518</sup>, mas é evidente que as coisas que se misturam existiam separadamente antes de se juntarem e que podem voltar a ser separadas. Tais coisas não persistem em acto, como o corpo | e o 30 branco, nem tão-pouco se corrompem (seja uma delas ou sejam ambas), pois a sua potência é preservada. Assim sendo, deixemos de parte estas dificuldades e passemos a examinar o problema que se lhes segue, designadamente se a mistura é alguma coisa relativa à percepção <sup>519</sup>.

Quando as coisas que se misturam são divididas em partes tão pequenas e colocadas junto umas das outras de um modo | tal que nenhuma em particular seja claramente percep- 35 tível 520, estarão, então, misturadas? | Ou não estarão misturadas esenão quando qualquer parte de uma das coisas que se misturam se justaponha a qualquer parte de outra? 521 No primeiro sentido 522 diz-se certamente que as coisas estão misturadas: diz-se, por exemplo, que a cevada está misturada com o trigo quando cada grão da primeira se encontra junto de um grão do segundo. Mas se todo o corpo é divisível, desde que o corpo que se mistura com outro corpo seja homeómero, qualquer parte de um | deveria estar junto de uma qualquer parte 5 do outro 523.

<sup>517</sup> Εἶναί πως.

<sup>518</sup> Cf. 327b4-6.

<sup>&</sup>lt;sup>519</sup> Πότερον ή μίξις πρὸς τὴν αἴσθησιν τί ἐστιν.

<sup>520</sup> Μὴ δῆλον ἕκαστον εἶναι τῆ αἰσθήσει.

 $<sup>^{521}</sup>$  "Η οὔ, ἀλλ' <ὅτε> ἔστιν ὥστε ὁτιοῦν παρ' ὁτιοῦν εἶναι μόριον τῶν μιχθέντων — de acordo com a lição de Joachim.

<sup>&</sup>lt;sup>522</sup> 'Εκείνως.

<sup>523</sup> Contra os atomistas.

No entanto, dado que um corpo não pode ser dividido até às suas partes mínimas <sup>524</sup>, e que a composição <sup>525</sup> não é o mesmo que a mistura, mas diferente, é claro que se as coisas que se misturam persistirem em pequenas partes não se deve dizer que estão misturadas 526. Com efeito, tal será uma composição e não uma fusão <sup>527</sup> ou uma mistura, e a parte não será com-10 posta na mesma proporção que o todo 528. Em contrapartida, afirmamos que, se as coisas estiverem misturadas, o resultado da mistura 529 deverá ser homeómero, e que, tal como a parte da água é água, assim deverá ser a parte do resultado da fusão 530. Se, porém, a mistura fosse uma composição de pequenas partes, nada disto ocorreria, mas, ao contrário, as coisas estariam misturadas somente em relação à percepção, e uma mesma coisa que parecesse misturada a alguém que não possuísse agudeza 15 de vista | não estaria misturada aos olhos de Linceu <sup>531</sup>. De igual modo, é claro 532 que tão-pouco se deve dizer que as coisas estão misturadas em resultado de uma divisão tal que qualquer parte de uma fica junto de uma qualquer parte da outra, pois é impossível que sejam divididas desta maneira. Assim sendo, ou a mistura não existe, ou teremos de aduzir uma nova explicação do modo como é possível que ocorra.

Ora, como dizemos, alguns entes são activos e outros são 20 afectados pelos primeiros. Alguns, | designadamente aqueles cuja matéria é a mesma, têm relações recíprocas <sup>533</sup>, sendo susceptíveis de exercer acção uns sobre os outros e de ser afecta-

<sup>524</sup> Οὐκ ἔστιν εἰς τὰ ἐλάχιστα διαιρεθῆναι.

<sup>&</sup>lt;sup>525</sup> Σύνθεσις.

<sup>&</sup>lt;sup>526</sup> Μεμίχθαι.

<sup>&</sup>lt;sup>527</sup> Κρᾶσις.

<sup>&</sup>lt;sup>528</sup> Οὐδ' ἕξει τὸν αὐτὸν λόγον τῷ ὅλῳ τὸ μόριον. Lit., a parte não terá a mesma proporção que o todo, ou seja, não terá a mesma proporção de ingredientes que o todo.

<sup>&</sup>lt;sup>529</sup> Τὸ μιχθέν. Lit., o que foi misturado.

<sup>&</sup>lt;sup>530</sup> Τοῦ κραθέντος. Lit., do que foi fundido.

<sup>&</sup>lt;sup>531</sup> Argonauta caracterizado pela excelência da sua acuidade visual. Cf. Apolónio de Rodes, *Argonautica* 1.153-154: Λυγκεύς δὲ καὶ ὀξυτάτοις ἐκέκαστο ὄμμασιν.

 $<sup>^{532}</sup>$  Sequência de 328a7-8: δῆλον ὡς οὔτε κατὰ μικρὰ σωζόμενα δεῖ τὰ μιγνύμενα φάναι μεμῖχθαι (ll. 7-8)... οὔτε τῆ διαιρέσει ὥστε ὁτιοῦν παρ' ὁτιοῦν μέρος (ll. 15-16).

<sup>533 &#</sup>x27;Αντιστρέφει.

dos uns pelos outros. Outros, designadamente aqueles cuja matéria não é a mesma 534, exercem acção permanecendo impassíveis. Destes últimos não pode haver mistura 535, pelo que não é misturando-se com os corpos que a medicina e a saúde produzem saúde. No que diz respeito às coisas activas e passivas que são facilmente divisíveis <sup>536</sup>, porém, a junção <sup>537</sup> de muitas partes de uma a poucas partes de outra <sup>538</sup> ou de | gran- 25 de quantidade de uma a pequena quantidade de outra 539 não constitui uma mistura, mas um aumento daquela que predomina 540, pois a outra transforma-se na predominante (pelo que uma gota de vinho não se mistura com dez mil medidas de água, pois a sua forma dissolve-se e o vinho transforma-se na totalidade da água). Em contrapartida, quando as coisas são de certo modo equivalentes em potência 541, cada uma delas muda | na direcção da predominante a partir da sua própria 30 natureza, sem contudo se converter na outra, mas em alguma coisa intermédia 542 e comum 543.

É portanto claro que só os agentes que possuem uma contrariedade são miscíveis, pois estes agentes são reciprocamente susceptíveis de afecção. Além disso, [os entes] misturam-se melhor em partes pequenas [de um] justapostas a partes pequenas [de outro], pois modificam-se reciprocamente <sup>544</sup> com maior facilidade e celeridade, | ao passo que a mudança de 35 uma grande quantidade, mesmo sob acção de uma grande quantidade <sup>545</sup>, é morosa.

Por isso | são miscíveis os entes divisíveis e passivos que 3286 são facilmente delimitáveis <sup>546</sup>, já que estes se dividem facilmen-

<sup>&</sup>lt;sup>534</sup> Os agentes cuja matéria não é a mesma que a dos pacientes.

<sup>&</sup>lt;sup>535</sup> Dos agentes que exercem acção permanecendo impassíveis não pode haver mistura com os respectivos pacientes.

<sup>&</sup>lt;sup>536</sup> Εὐδιαίρετα.

<sup>537</sup> Συντιθέμενα.

<sup>&</sup>lt;sup>538</sup> Πολλὰ ὀλίγοις.

<sup>&</sup>lt;sup>539</sup> Μεγάλα μικροίς.

<sup>&</sup>lt;sup>540</sup> Τοῦ κρατοῦντος.

<sup>541</sup> Ταῖς δυνάμεσιν ἰσάζη πως.

<sup>&</sup>lt;sup>542</sup> Μεταξύ.

<sup>&</sup>lt;sup>543</sup> Κοινόν.

<sup>544 &</sup>quot;Αλληλα μεθιστᾶσι.

<sup>&</sup>lt;sup>545</sup> Ύπὸ πολλοῦ.

<sup>&</sup>lt;sup>546</sup> Τὰ εὐόριστα.

te em partes pequenas, e tal é o que significa ser facilmente delimitável 547. Os líquidos, por exemplo, são os mais miscíveis de todos os corpos, pois, de todos os corpos divisíveis, o líquido é o mais facilmente delimitável, desde que não seja vis-5 coso 548 | (com efeito, os líquidos viscosos apenas aumentam o volume [do composto] em quantidade e tamanho 549). Quando, porém, apenas um dos corpos é passivo ou extremamente passivo e o outro o é muito levemente, o resultado da sua mistura ou não aumenta de volume ou aumenta pouco, como ocorre no caso da mistura de estanho e bronze. Alguns entes são, com efeito, hesitantes 550 e ambíguos 551 uns para com os ou-10 tros, pois ao mesmo tempo que parecem ser levemente miscíveis, um deles parece ocorrer como receptáculo e o outro como forma. Tal é o que acontece no caso destes metais, pois o estanho quase desaparece, como se fosse uma afecção sem matéria 552 do bronze, apenas deixando, depois de ser misturado, uma coloração no bronze. O mesmo ocorre também em outros casos.

Torna-se claro, a partir | do que dissemos, que a mistura existe, assim como o que é, por que ocorre e quais são os entes miscíveis, pois que há certos entes tais que são susceptíveis de afecção recíproca e facilmente delimitáveis, ou seja, facilmente divisíveis. Não é necessário, com efeito, que estes entes se corrompam ao serem misturados, nem que continuem simplesmente a ser os mesmos, nem que a sua mistura seja uma composição, nem que seja uma mistura apenas relativa | à percepção 553. Em contrapartida, é miscível o que, sendo facilmente delimitável, é susceptível de exercer acção e de ser afectado, e pode ser misturado com outra coisa que tal 554 (pois o miscível

<sup>547</sup> Τοῦτο γὰρ ἦν τὸ εὐορίστω εἶναι.

<sup>&</sup>lt;sup>548</sup> Γλίσχρον.

 $<sup>^{549}</sup>$  Πλείω καὶ μείζω μόνον ποιεῖ τὸν ὄγκον.

<sup>550</sup> Ψελλίζεται.

<sup>551</sup> Έπαμφοτερίζει.

<sup>&</sup>lt;sup>552</sup> "Ανευ ὕλης.

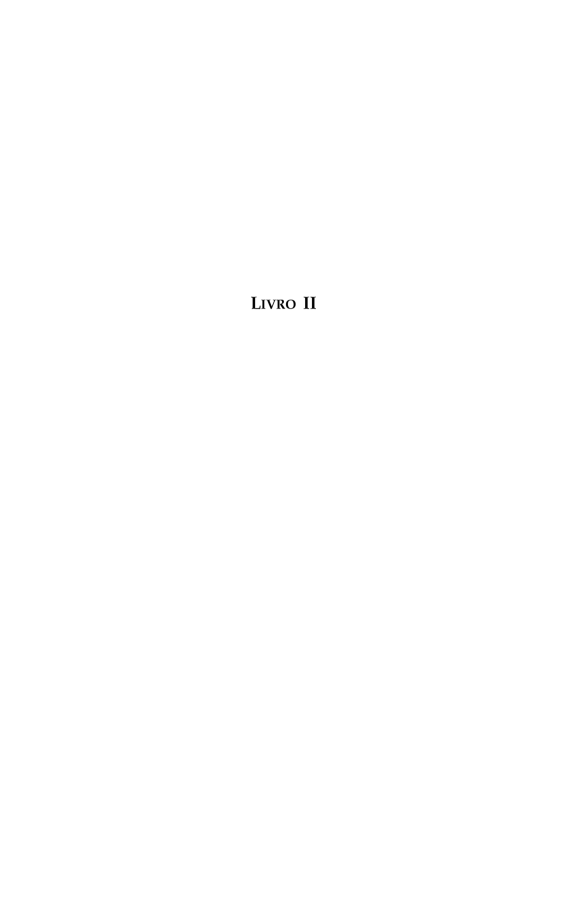
<sup>&</sup>lt;sup>553</sup> Οὔτε πρὸς τὴν αἴσθησιν. Este é um dos casos referidos por Verdenius e Waszink (1966: 47) em que a ideia traduzida pelo advérbio apenas não se encontra literalmente expressa no grego.

<sup>554</sup> Τοιούτω μικτόν.

é relativo ao homonimamente  $miscível^{555}$ ), e a mistura é uma união  $^{556}$  de coisas miscíveis que foram alteradas.

<sup>&</sup>lt;sup>555</sup> Πρὸς ὁμώνυμον. Lit., *relativo ao homónimo*, devendo entender-se que o miscível é relativo a alguma outra coisa que tenha a mesma designação de *miscível*, tendo porém uma natureza diferente e uma definição diferente. A homonímia residirá, neste caso, na designação de *miscível*, pois de outro modo seria de esperar, de acordo com *Cat*. 1, 1a1-9, συνώνυμον, como refere Joachim (1922: 188).

<sup>556</sup> Ένωσις.



1. | Explicámos o modo como a mistura, o contacto, a 26 acção e a paixão se podem atribuir às coisas que mudam segundo a natureza. Explicámos também a geração e a corrupção absolutas, designadamente o modo como ocorrem, em que coisas se dão e por que causa. Quanto à alteração, dissemos, de igual modo, | o que é *alterar-se* e em que difere da geração 30 e da corrupção. Resta considerar os chamados elementos dos corpos <sup>1</sup>.

Em nenhuma substância naturalmente constituída pode haver geração e corrupção sem a existência de corpos sensíveis. No entanto, em relação à matéria subjacente <sup>2</sup> a tais corpos, alguns filósofos afirmam que é uma <sup>3</sup>, admitindo ser o ar <sup>4</sup>, por exemplo, | ou o fogo <sup>5</sup>, ou algum intermédio destes dois <sup>6</sup>, con- <sup>35</sup> cebendo-a como um corpo com existência separada. | Outros <sup>329a</sup> afirmam, em contrapartida, que o seu número é superior a um — admitindo uns ser o fogo e a terra <sup>7</sup>, outros acrescentando a estes dois o ar como terceiro elemento <sup>8</sup>, e outros, como Empédocles, acrescentando aos anteriores a água como quarto —, e entendem que, a partir da associação e dissociação ou da alteração de tais elementos, resultam a geração e a corrupção | das coisas. <sup>5</sup>

<sup>1</sup> Στοιχεῖα τῶν σωμάτων.

<sup>2</sup> Τὴν ὑποκειμένην ὕλην.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Μίαν.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Referência a Anaxímenes.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Referência a Heraclito.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Referência a Anaximandro. Cf. 332a20-22.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Referência a Parménides, ou, melhor, à posição exposta na segunda parte do seu poema. Cf. 330b14.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Referência a Íon de Quios.

Concordemos em que são correctamente designados como princípios e elementos as primeiras coisas a partir de cuja mudança — seja por associação e dissociação, seja por outra modificação — resultam a geração e a corrupção. Erram, porém, aqueles que defendem que é uma a matéria para além das 10 coisas referidas, concebendo-a como corpórea | e separada. Com efeito, é impossível que um tal corpo exista sem contrariedade sensível <sup>9</sup> — pois o indeterminado <sup>10</sup> que alguns afirmam ser o princípio terá necessariamente de ser leve ou pesado, assim como frio ou quente.

Por outro lado, o que está escrito no *Timeu* carece de precisão, pois Platão não diz claramente se o receptáculo universal <sup>11</sup> | existe separado dos elementos, nem lhe dá qualquer uso, limitando-se a afirmar que é um substrato anterior aos chamados elementos, tal como o ouro em relação aos artefactos de ouro. No entanto, expressa nestes termos, esta formulação não é apropriada, pois adequa-se às coisas em que há alteração, mas não às coisas em que a geração e a corrupção ocorrem, as quais não podem | ser designadas pelo nome daquilo a partir do qual se geraram — contudo, Platão afirma, de facto, que a maior verdade consiste em dizer que cada coisa feita de ouro é *ouro* <sup>12</sup>. Além disso, apesar de os elementos serem sólidos <sup>13</sup>, Platão estende a sua análise até chegar às superfícies <sup>14</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 'Αδύνατον γὰρ ἄνευ ἐναντιώσεως εἶναι τὸ σῶμα τοῦτο αἰσθητῆς. Em 329a11, três manuscritos apresentam αἰσθητόν (com as variantes τὸ αἰσθητόν e αἰσθητὸν ὄν) no lugar de αἰσθητῆς, lido por Joachim (1922: ad loc.), Forster (1955: ad loc.) e Mugler (1966: ad loc.), mas não por Rashed (2005: ad loc.), que lê αἰσθητόν. Αἰσθητῆς refere-se à contrariedade, resultando na tradução apresentada: corpo sem contrariedade sensível. Αἰσθητόν referir-se-ia ao corpo, resultando em corpo sensível sem contrariedade. Joachim (1922: 194) aduz o seguinte argumento justificativo da sua opção por αἰσθητῆς: «In [3]29a11 αἰσθητῆς (HJ) is clearly right. Aristotle could not have written αἰσθητόν (E), τὸ αἰσθητόν (F), or αἰσθητὸν ὄν (L), since that would imply that Anaximander himself spoke of his ἄπειρον as 'perceptible'.»

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> "Απειρον. Referência a Anaximandro.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Τὸ πανδεχές. Cf. *Ti.* 51a.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Cf. Ti. 50b.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Στερεών.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ἐπιπέδων. Cf. *Ti*. 53c sqq.

No entanto, é impossível que as superfícies sejam a *nutriz* <sup>15</sup> ou a *materia prima* <sup>16</sup>.

Em contrapartida, nós afirmamos que existe uma certa matéria | dos corpos sensíveis, a partir da qual se geram os 25 chamados elementos, mas esta matéria não é separada e está sempre associada a uma contrariedade 17. Em outros escritos apresentámos explicações mais precisas sobre este assunto 18. No entanto, uma vez que este é igualmente o modo como os corpos primários 19 derivam da matéria, também estes devem ser explicados, concebendo como princípio e como primeira 30 a matéria que, sendo inseparável, é substrato dos contrários (pois nem o quente é matéria do frio, nem este é matéria do quente, mas o substrato é matéria de ambos). Em consequência, é princípio, em primeiro lugar, o que em potência é corpo sensível; em segundo lugar, as contrariedades <sup>20</sup> (referimo-nos, por exemplo, ao calor e ao frio); e, em terceiro lugar, | o fogo, 35 a água e os elementos análogos. Com efeito, estes últimos transformam-se <sup>21</sup> uns nos outros, contrariamente ao que dizem <sup>329</sup>b Empédocles e outros (pois se assim fosse <sup>22</sup> não haveria alteração), ao passo que as contrariedades não se transformam.

 $<sup>^{15}</sup>$  Τιθήνην. Cf. Ti. 49a (πάσης εἶναι γενέσεως ὑποδοχὴν αὐτὴν οἷον τιθήνην), 52d, 88d.

 $<sup>^{16}</sup>$  Com a locução latina *materia prima*, designação habitual da *matéria primeira* a partir da Idade Média, traduzimos ἡ ὕλη ἡ πρώτη (ου πρώτη ὕλη, como frequentemente ocorre).

<sup>17</sup> Ἡμεῖς δὲ φαμὲν μὲν εἶναί τινα ὕλην τῶν σωμάτων τῶν αἰσθητῶν, ἀλλὰ ταύτην οὐ χωριστὴν ἀλλὰ ἀεὶ μετ' ἐναντιώσεως, ἐξ ἡς γίνεται τὰ καλούμενα στοιχεῖα. A versão que propomos faz referir ἐξ ἡς (a partir da qual) a ὕλην τῶν σωμάτων τῶν αἰσθητῶν (matéria dos corpos sensíveis), seguindo Joachim (1922: 199): «[3]29a26. ἐξ ἡς. The antecedent of ἡς is ὕλην (a24), not ἐναντιώσεως (a26)». Note-se que os críticos da atribuição (por parte da tradição interpretativa) de uma teoria da materia prima a Aristóteles preferem fazer referir ἐξ ἡς a ἐναντιώσεως (contrariedade), de modo a evitar a possível interpretação desta ocorrência de ὕλη como πρώτη ὕλη (matéria primeira). Sobre esta posição crítica, cf. King, 1956: 381; sobre a resposta à posição de King, cf. Solmsen, 1958: 248-250.

<sup>18</sup> Cf. Ph. I.6-9.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Τὰ σώματα τὰ πρῶτα.

<sup>20</sup> Έναντιώσεις.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Μεταβάλλει.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> No caso de serem imutáveis.

Mas não devemos, ainda assim, deixar de considerar quais são e quantas são as contrariedades que constituem <sup>23</sup> princí-5 pios do corpo <sup>24</sup>, pois os outros filósofos admitem-nas | e fazem uso delas sem dizer por que são tais e em tal número.

2. Uma vez que estamos a investigar os princípios do corpo sensível, ou seja, tangível <sup>25</sup>, e que tangível é aquilo de que há sensação pelo tacto <sup>26</sup>, resulta claro que nem todas as contrariedades <sup>27</sup> constituem formas e princípios do corpo, | 10 mas apenas aquelas que correspondem ao tacto. Com efeito, os corpos diferem segundo uma contrariedade <sup>28</sup>, designadamente uma contrariedade de qualidades tangíveis <sup>29</sup>. É por isso que nem a brancura e a negrura, nem a doçura e a amargura, assim como nenhuma das outras contrariedades sensíveis <sup>30</sup>, constitui um elemento. Na verdade, a visão é efectivamente anterior ao tacto, pelo que também o seu substrato é anterior. | Contudo, este substrato não é uma afecção do corpo tangível enquanto tangível, mas enquanto outra coisa, não obstante darse o caso de esta última ser anterior por natureza <sup>31</sup>.

Assim sendo, há que determinar, entre as próprias diferenças e contrariedades tangíveis, aquelas que são primárias.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Contrariedades que constituem: trata-se de uma interpolação interpretativa sugerida pela sequência do texto — cf. 329b8-9: οὐ πᾶσαι αἱ ἐναντιώσεις σώματος εἴδη καὶ ἀρχὰς ποιοῦσιν (nem todas as contrariedades constituem formas e princípios do corpo).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Para a oração σώματος ποίας καὶ πόσας λεκτέον ἀρχάς seguimos a pontuação de Mugler (1966: *ad loc.*), pelo facto de Joachim (1922: *ad loc.*) ler uma interrogação.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 'Απτόν.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 'Αφή.

<sup>27</sup> Έναντιώσεις.

<sup>28</sup> Κατ' ἐναντίωσιν.

<sup>29</sup> Κατὰ ἁπτὴν ἐναντίωσιν.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Deve entender-se contrariedades sensíveis não tangíveis.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Os contrários pertencentes ao âmbito da visão (como a *brancura* e a *negrura*, por exemplo) não determinam o corpo tangível enquanto tangível (substrato do tacto), mas enquanto visível (substrato da visão), o que é *anterior por natureza*. Enquanto tangível, o corpo é determinado por contrários que correspondem ao tacto (cf. 329b10: αί κατὰ τὴν ἀφήν), tornando-se irrelevantes os que correspondem à visão, apesar da anterioridade (ou superioridade) *natural* desta última.

As contrariedades correspondentes ao tacto são as seguintes: quente-frio, seco-húmido, pesado-leve, duro-mole, | viscoso- 20 -friável, áspero-liso, grosso-fino 32. De entre estes pares, o pesado e o leve não são activos nem passivos, pois não são ditos das coisas por estas exercerem alguma acção sobre outras ou padecerem sob outras, mas os elementos têm de ser reciprocamente activos e passivos, pois misturam-se e transformam-se uns nos outros. Em contrapartida, o quente e o frio, assim 25 como o húmido e o seco, são ditos das coisas por serem activos os primeiros e passivos os segundos. O quente é o que associa as coisas do mesmo género 33 (pois a dissociação que se diz que o fogo produz é uma associação de coisas da mesma classe <sup>34</sup>, da qual resulta a expulsão das coisas estranhas <sup>35</sup>). O frio, por sua vez, é o que reúne e associa, de igual modo, tanto as | coisas do mesmo género 36 como as de classes dife- 30 rentes <sup>37</sup>. O húmido é o que não é delimitável <sup>38</sup> por um limite próprio, embora seja facilmente delimitável. Em contrapartida, o seco é o que, embora seja facilmente delimitável por um limite próprio, é dificilmente delimitável.

Destas qualidades <sup>39</sup> derivam o fino e o grosso, o viscoso e o friável, o duro e o mole, assim como as restantes diferenças. A capacidade de preencher <sup>40</sup> é, com efeito, própria do

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Os termos dos pares (a) *quente-frio*, (b) *seco-húmido*, (c) *pesado-leve*, (d) *duro-mole*, (e) *viscoso-friável*, (f) *áspero-liso*, (g) *grosso-fino* traduzem, respectivamente, (a) θερμὸν ψυχρόν, (b) ξηρὸν ὑγρόν, (c) βαρὺ κοῦφον, (d) σκληρὸν μαλακόν, (e) γλίσχρον κραῦρον, (f) τραχὺ λεῖον, (g) παχὺ λεπτόν.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Τὰ ὁμογενῆ.

<sup>34</sup> Τὰ ὁμόφυλα.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> A expulsão do heterogéneo é uma *consequência acidental* da associação do homogéneo efectuada pelo fogo. Daí o uso da forma verbal συμβαίνει, aqui vertida por *resulta*.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Τὰ συγγενῆ.

<sup>37</sup> Τὰ μὴ ὁμόφυλα.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Τὸ ἀόριστον.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Não obstante a subsequente explicitação incidir sobre o seco e o húmido, ἐκ τούτων pode referir-se não somente às duas últimas, mas às quatro qualidades anteriores, incluindo o quente e o frio (cf. Joachim, 1922: 208).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Por *capacidade de preencher* traduzimos ἀναπληστικόν, termo de ocorrência exclusiva em Aristóteles e nos seus comentadores antigos, derivado do verbo ἀναπίμπλημι *(encher, preencher)*. Cf. *PA* II.3, 649b16.

35 húmido, | pois este não é limitado e é facilmente delimitável, 330a moldando-se conforme aquilo com que | entra em contacto. Ora, o fino possui a capacidade de preencher, pois é constituído por partes finas, e o que é constituído por pequenas partes possui a capacidade de preencher, pois há contacto 41 da totalidade de uma coisa com a totalidade de outra, e é principalmente no caso do fino que tal se verifica. Em consequência, resulta claro que o fino deriva do húmido e o grosso do seco. O viscoso, 5 por sua vez, | deriva do húmido, pois o viscoso é o húmido que sofreu uma certa afecção, tal como o azeite. Em contrapartida, o friável deriva do seco, pois é friável o que é completamente seco, de tal modo que solidificou por falta de humidade. Também o mole deriva do húmido, pois o mole é o que cede a si próprio, mas sem mudar de posição, contrariamente ao hú-10 mido 42 — motivo por que | o húmido não é mole, embora o mole derive do húmido. O duro, por sua vez, deriva do seco, pois é duro o que solidificou, e o solidificado 43 é seco.

No entanto, *seco* e *húmido* são termos com vários sentidos, pois a seco opõem-se tanto *húmido* como *molhado* <sup>44</sup>, e a *húmido*, por sua vez, opõem-se tanto *seco* como *solidificado*. Estas quali15 dades, porém, derivam todas | do seco e do húmido antes referidos <sup>45</sup>. Uma vez que o seco se opõe ao molhado, e que o molhado é o que possui uma humidade estranha na sua superfície (ao passo que o embebido <sup>46</sup> é o que a possui em profundidade), e que, por outro lado, o seco é o que foi privado de tal humidade, torna-se evidente que o molhado é derivado do húmido, enquanto o seco que se lhe opõe <sup>47</sup> é derivado do seco no primeiro sentido <sup>48</sup>. | O mesmo ocorre, por sua vez,

 $<sup>^{41}</sup>$  "Απτεται.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Όπερ ποιεῖ τὸ ὑγρόν. Lit., o que o húmido faz. Deverá entender-se a diferença somente em relação à mudança de posição. No entanto, é de notar que Rashed (2005: ad loc.), divergindo dos restantes tradutores, interpreta ὅπερ ποιεῖ τὸ ὑγρόν como indicando a causa da característica referida ao mole, traduzindo por «ce qui est une conséquence de l'humide».

 $<sup>^{43}</sup>$  Τὸ πεπηγός, particípio perfeito de πήγνυμι, na sua acepção de solidificar ou tornar consistente.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Τὸ διερόν.

<sup>45</sup> Cf. 329b30 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Βεβρεγμένον.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Entenda-se o seco que se opõe ao molhado.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Entenda-se do seco que se opõe ao húmido.

com o fluido <sup>49</sup> e o solidificado. O fluido é o que possui humidade própria em profundidade (ao passo que, em profundidade, o embebido possui humidade estranha), enquanto o solidificado é o que está privado de humidade. Em consequência, uma destas qualidades deriva do seco e a outra do húmido.

Deste modo, torna-se claro que todas as outras qualidades | se reduzem às quatro primeiras e que estas não podem 25 ser reduzidas a menos. Com efeito, nem o quente é o que é <sup>50</sup> húmido ou o que é seco, nem o húmido é o que é quente ou o que é frio, nem o frio e o seco são dependentes <sup>51</sup> um do outro, nem tão-pouco o são do quente e do húmido, pelo que estas qualidades são necessariamente quatro.

**3.** | Dado que as qualidades elementares <sup>52</sup> são quatro, os <sup>30</sup> pares possíveis a partir das quatro serão seis, mas, como os contrários não podem por natureza ser combinados (pois a mesma coisa não pode ser quente e fria, ou húmida e seca), resulta claro que os pares de qualidades elementares hão-de ser quatro, designadamente quente e seco, quente e húmido <sup>53</sup>, e, | ao contrário, frio e seco, frio e húmido. Estes pares são <sup>330b</sup> proporcionalmente <sup>54</sup> atribuídos aos corpos que nos aparecem como simples <sup>55</sup>: fogo, ar, água e terra. O fogo é, de facto, quen-

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Ύγρόν. De notar que ὑγρόν não ocorre aqui no sentido da qualidade designada por *húmido*, termo pelo qual foi anteriormente vertido, mas no sentido de *fluido*, por oposição a *sólido* ou *solidificado*. O termo possui, em grego, os dois sentidos.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> "Οπερ.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Υπό.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Por qualidades elementares traduzimos στοιχεῖα (330a30, 330a33-34). O termo στοιχεῖον significa, literalmente, elemento, mas o passo mostra que Aristóteles se refere às qualidades dos elementos. A partir de 330a33, ao enumerar αἱ τῶν στοιχείων συζεύξεις, Aristóteles identifica efectivamente os pares em que podem ser agrupadas as qualidades elementares (quente, frio, seco e húmido).

<sup>53</sup> Θερμοῦ καὶ ξεροῦ, καὶ θερμοῦ καὶ ὑγροῦ, de acordo com Bekker, sendo consideradas irrelevantes as diferenças de ordem dos termos de cada par nos mss. e, por conseguinte, a inversão dos termos do segundo par na lição de Joachim: θερμοῦ καὶ ξεροῦ, καὶ ὑγροῦ καὶ θερμοῦ. Também Rashed lê θερμοῦ καὶ ξεροῦ, καὶ θερμοῦ καὶ ὑγροῦ.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Κατὰ λόγον. Cf. 330b7, n. ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Τοῖς ἁπλοῖς φαινομένοις σώμασι. Cf. 331b21 sqq.

te e seco, o ar é quente e húmido (pois o ar é como um va-5 por), | a água é fria e húmida, e a terra é fria e seca, pelo que as qualidades <sup>56</sup> são razoavelmente <sup>57</sup> distribuídas pelos corpos simples e o seu número <sup>58</sup> é proporcional <sup>59</sup>.

Com efeito, entre todos os que concebem os corpos simples como elementos 60, uns postulam um, outros dois, outros 10 três, outros quatro. Aqueles que | afirmam que há apenas um e, em consequência, concebem a geração das outras coisas como ocorrendo por condensação e rarefacção 61, são levados a estabelecer dois princípios, o raro 62 e o denso 63, ou o quente e o frio — estes são, de facto, os princípios de ordenação 64, ao passo que o elemento único subjaz como matéria. Mas aqueles que desde o início postulam dois elementos, tal como Parmé15 nides ao referir o fogo e a terra 65, | concebem os intermédios 66, ou seja, o ar e a água, como misturas daqueles dois. Do mesmo modo procedem os que afirmam a existência de três elementos, como Platão nas divisões 67, concebendo o

<sup>56</sup> Διαφοράς.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Εὐλόγως.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Πλῆθος.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Aceitando a argumentação de Verdenius e Waszink (1966: 53), atribuímos a κατὰ λόγον o mesmo sentido que em 330b2.

<sup>60</sup> Στοιχεῖα.

 $<sup>^{61}</sup>$  Πυκνώσει καὶ μανώσει. Trata-se de uma referência a Anaxímenes. Cf. Fr. DK13 B1.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Μανόν.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Πυκνόν.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Τὰ δημιουργοῦντα. O verbo δημιουργέω significa, em geral, trabalhar ou produzir, referindo-se, principalmente, ao trabalho do artesão que produz alguma coisa transformando alguma outra que lhe sirva de matéria (cf. δημιουργός, artesão). Neste sentido, não será um princípio de criação, mas de ordenação, ao conferir uma nova disposição ao que se encontra previamente criado.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Cf. 318b6-7. Joachim (1922: 214) identifica nesta referência a teoria pitagórica «criticada» na segunda parte do poema de Parménides. Em todo o caso, é possível que Aristóteles interprete como fogo-terra o par fogo-trevas da via da aparência. Com efeito, no final do Fr. DK28 B8, são referidos o «fogo» (v. 60) e a «noite escura», espessa e pesada, ou de aspecto denso e pesado (v. 63).

<sup>66</sup> Τὰ μεταξύ.

<sup>67</sup> Ἐν ταῖς διαιρέσεσιν. O objecto desta referência está longe de ser consensual, quer quanto à atribuição a Platão de uma teoria que limita os «elementos» a uma tríade, quer quanto ao seu suporte textual, ou seja,

meio <sup>68</sup> como mistura. Ora, aqueles que estabelecem dois elementos dizem quase o mesmo que aqueles que estabelecem três, com a diferença de os primeiros repartirem o do meio em dois e os segundos o conceberem como um só. Alguns defendem desde o início a existência de quatro elementos, | tal como 20 Empédocles. No entanto, também este os reduz a dois, pois opõe ao fogo todos os outros.

No entanto, nem o fogo, nem o ar, nem qualquer dos corpos referidos é simples, todos sendo mistos. Os corpos simples são-lhes semelhantes <sup>69</sup>, mas não lhes são idênticos. Por exemplo, aquele que é semelhante ao fogo tem forma de fogo <sup>70</sup>, mas não é fogo, assim como aquele que é semelhante ao ar tem forma de ar <sup>71</sup>, | o mesmo ocorrendo com os restantes <sup>72</sup>. 25

pelo significado de έν ταῖς διαιρέσεσιν. Quanto ao primeiro problema, Ioachim (1922: 216) escreve: «Aristotle is not here attributing to Plato the doctrine of a triad of 'simple bodies' at all. All that he is saying is that the advocates of such a triad (e. g. Ion [of Chios]) made one of the three a blend of the other two, 'just as Plato ἐν ταῖς διαιρέσεσιν makes the middle a blend'.» Quanto ao segundo problema, Joachim (1922: 216-217) entende poder tratar-se do Timeu, designadamente do passo correspondente a 35a--36b, onde Platão descreve a formação da alma fazendo uso de uma tríade em que o terceiro termo é uma mistura dos outros dois (o mesmo, o outro e a substância mista) e cujos elementos, depois de misturados, passam por uma sequência de divisões. Assim sendo, para Joachim αἱ διαιρέσεις são simplesmente a designação atribuída por Aristóteles a este passo do Timeu. Rejeita, portanto, a interpretação de Filópono, que supõe que Aristóteles estivesse a referir-se ao grande, ao pequeno e à mistura enquanto terceiro princípio, reenviando as διαιρέσεις para o âmbito das doutrinas não escritas de Platão. Concordando com Joachim, Cherniss (1944: 44-45, n. 33) acrescenta: «Joachim [...] is certainly right in taking this as a parenthesis which does not intend to attribute a triad of στοιχεῖα to Plato but merely cites him for the method of constructing the μέσον as a blend, a procedure which Aristotle is trying to attribute to certain Presocratics [...]. Timaeus 35a ff., to which Joachim believes this parenthesis refers, does employ this method [...], but so does Philebus 23c-d [...], and Aristotle's way of speaking probably indicates that he is referring to what he thought to be a general tendency of Plato rather than a single passage.»

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Μέσον.

<sup>69</sup> Τοιαῦτα.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Por tem forma de fogo traduzimos πυροειδές.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Por tem forma de ar traduzimos ἀεροειδές.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> O que nos surge sob a aparência de corpo simples não é propriamente o elemento que lhe corresponde. Daí a ocorrência, em 330b2, de

O fogo é um excesso <sup>73</sup> de calor, assim como o gelo é um excesso de frio, pois a congelação <sup>74</sup> e a ebulição <sup>75</sup> são determinados excessos, respectivamente de frio e de calor. Se, por conseguinte, o gelo é uma congelação do húmido e frio, também o fogo será uma ebulição do seco e quente (por isso nada | se gera a partir do gelo, nem a partir do fogo).

Sendo quatro os corpos simples, cada conjunto de dois pertence a um de dois lugares: o fogo e o ar pertencem ao lugar direccionado para o limite <sup>76</sup>, ao passo que a água e a terra pertencem ao lugar direccionado para o centro <sup>77</sup>. O fogo e a terra são extremos <sup>78</sup> e os mais puros, enquanto a água e o ar são intermédios e mais misturados. | Além disso, os corpos de

φαινομένοις σώμασι. Transcrevemos o esclarecimento aduzido por Verdenius e Waszink (1966: 54-55) a este passo. «In 330b, 21ff. Aristotle argues that the four primary bodies are no pure embodiments of the couples constituted by the elementary qualities. The pure types of these combinations (τὰ ἁπλᾶ) resemble the primary bodies but are not identical with them [...]. In a note to his translation Tricot explains  $\tau \delta \delta \tilde{\epsilon} \pi \hat{\nu} \rho$ [330b25] by 'le corps réellement simple'. This remark makes nonsense of the whole passage, for the reference can only be to ordinary fire. This fire is no pure representative of the couple Hot-Dry, as the Hot prevails in it (cf. 331a5-6 πῦρ δὲ θερμοῦ μᾶλλον ἢ ξηροῦ). The misunderstanding seems to have been caused by the term πυροειδής, which might be understood in the same sense as the Platonic ἡλιοειδής. The difference, however, is very great indeed: according to Plato, things which are 'like the sun' are characterized by a lower degree of being, whereas the unqualified couple Hot-Dry is called 'like fire' by Aristotle, because it is an abstraction which transcends the reality of the physical world. [...] According to Aristotle, there is but one fire, the fire of ordinary life, which is pure qua fire, but impure *qua* Hot-Dry. The pure Hot-Dry is called ἁπλοῦν, because it contains these qualities in an equal proportion. Fire, though it is reckoned among the ἁπλα σώματα ([330]b31), is called not ἁπλοῦν but μικτόν ([330]b22), because an extra amount of Hot is blended with the original couple Hot-Dry.» Quanto à ocorrência do termo ήλιοειδής em Platão, cf. R 508b3 (ήλιοειδέστατον), 509a1 (ήλιοειδή).

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Ύπερβολή.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Πῆξις.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Ζέσις.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Τοῦ πρὸς τὸν ὅρον φερομένου. Deve entender-se *o limite* como sendo o da região sublunar, ou seja, a sua periferia.

 $<sup>^{77}</sup>$  Τοῦ πρὸς τὸ μέσον. Deve entender-se *o centro* como sendo o da região sublunar.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> O fogo pertence ao extremo superior e a terra ao inferior.

cada par são contrários aos do outro: a água é contrária ao fogo e a terra ao ar, pois são constituídos a partir de afecções contrárias <sup>79</sup>. No entanto, sendo quatro, cada um é qualificado simplesmente por uma única afecção <sup>80</sup>: a terra mais pelo seco do que pelo frio, a água | mais pelo frio do que pelo húmido, o 5 ar mais pelo húmido do que pelo quente <sup>81</sup>, o fogo mais pelo quente do que pelo seco.

**4.** Uma vez que determinámos anteriormente que a geração dos corpos simples é recíproca <sup>82</sup>, e que, ao mesmo tempo, pela própria percepção se torna manifesto que tais corpos se geram (em caso contrário não haveria alteração, pois esta ocorre segundo as | afecções <sup>83</sup> das coisas tangíveis), é neces- 10 sário explicar de que modo ocorre a sua mudança recíproca e se é possível que todos eles se gerem a partir de todos ou se tal é possível para uns mas não para outros.

É evidente que todos eles podem, por natureza, transformarse uns nos outros. Com efeito, a geração termina em contrários e parte de contrários <sup>84</sup>, e | todos os elementos possuem uma contrariedade recíproca, pois as qualidades que os distinguem <sup>85</sup> são contrárias. Em alguns elementos estas qualidades que os distinguem são ambas contrárias, como no caso do fogo e da água (pois o primeiro é seco e quente, ao passo que a segunda é húmida e fria), enquanto em outros é apenas uma, como no caso do ar e da água (pois o primeiro é húmido e quente, ao passo que a segunda é húmida e fria). | Em consequência, torna-se evidente 20

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Ἐκ τῶν ἐναντίων παθημάτων συνέστηκεν. Estas *afecções* são as referidas qualidades dos elementos.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Aristóteles refere-se aos corpos simples tal como nos aparecem, não contendo o respectivo par de qualidades em igual proporção. De acordo com Verdenius e Waszink (1966: 55), o corpo simples a que chamamos fogo é *puro* enquanto fogo, mas *impuro* enquanto par quente-seco, constituindo este último uma *abstracção* que transcende o mundo físico.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> De acordo com Joachim (1922: 219), Aristóteles não pretende afirmar, neste passo, que o ar é mais húmido do que a água, pois não está a comparar os corpos simples *entre si*, mas somente a indicar a qualidade mais distintiva de *cada um*.

<sup>82</sup> Cf. I.1, 314b15-26; II.2, 329a35; Cael. III.6, 304b23 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Πάθη.

<sup>84</sup> Εἰς ἐναντία καὶ ἐξ ἐναντίων.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Διαφοράς, i. e., diferentiae, qualidades distintivas.

que, em geral, todos os elementos podem por natureza gerar-se a partir de todos, e não é difícil ver <sup>86</sup> como tal ocorre em cada caso. Com efeito, todos serão provenientes de todos, mas haverá diferença pelo facto de o processo ser mais célere ou mais moroso, assim como por ser mais fácil ou mais difícil.

A transformação <sup>87</sup> dos elementos que possuem características coincidentes entre si <sup>88</sup> é célere, | enquanto a daqueles que as não possuem é morosa, porque uma só mudança ocorre com maior facilidade do que mais do que uma. Por exemplo, do fogo provirá ar, se houver mudança de uma das qualidades (pois o primeiro é quente e seco, enquanto o segundo é quente e húmido, pelo que resultará ar se o seco for dominado <sup>89</sup> pelo

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> 'Ιδεῖν.

<sup>87</sup> Μετάβασις. Mudança, transformação.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Σύμβολα. Na sua acepção original, σύμβολον (lit., *símbolo*) era uma das duas partes em que um objecto era dividido de modo a permitir a identificação dos seus portadores, ao serem novamente ajustadas. Neste sentido, Tricot (1933: ad loc.) traduz este termo por tessère (téssera em português), correspondente ao termo latino tessera, o qual possui, entre outros, os significados de senha, de bilhete de voto e de bilhete de entrada no teatro, tendo derivado do grego τέσσαρες (ου τέτταρες, quatro), por também designar as peças cúbicas (cujas faces possuem quatro lados) usadas em embutidos e mosaicos (sendo, assim, peças ajustáveis). Aristóteles usa o termo σύμβολον para designar as qualidades coincidentes de dois elementos (cf. 331a34, 331b4, 332a32, 332b29, passim). Assim, a água e a terra, por exemplo, possuem em comum o frio (qualidade entendida, neste caso, como σύμβολον), dependendo as transformações recíprocas destes elementos do domínio (ou sobreposição) que as restantes qualidades (o húmido da água e o seco da terra, formando um par de contrários) poderão exercer uma sobre a outra: se o húmido da água dominar o seco da terra, resultará água, mas se o seco da terra dominar o húmido da água, resultará terra. O frio, qualidade comum, mantém-se em qualquer dos elementos resultantes. No entanto, esta modalidade de transformação recíproca só é possível entre elementos consecutivos na ordem natural a que corresponde a sequência fogo-ar-água-terra. O fogo (seco e quente) tem o quente em comum com o ar (quente e húmido), o qual tem o húmido em comum com a água (húmida e fria), que por sua vez tem o frio em comum com a terra (fria e seca), a qual, fechando o ciclo, tem o seco em comum com o fogo. Deste modo, não havendo σύμβολα entre o fogo e a água e entre o ar e a terra, esta modalidade de transformação recíproca não pode ocorrer entre os elementos de cada um destes pares.

 $<sup>^{89}</sup>$  "Αν κρατηθῆ (331a28), vertido como ἐὰν κρατηθῆ, tal como ocorre em 331a29-30.

húmido), e do ar, por sua vez, provirá água, se | o quente for 30 dominado pelo frio (pois o primeiro é quente e húmido, enquanto a segunda é fria e húmida, pelo que, ao mudar o quente, resultará água). De igual modo, também da água provém terra e da terra provém fogo, pois os elementos de cada par possuem qualidades coincidentes entre si 90. A água, com efeito, é húmida e fria, | ao passo que a terra é fria e seca, pelo 35 que, ao ser dominado o húmido, resultará terra. Dado que o fogo, por sua vez, é seco e quente, ao passo que | a terra é fria 331b e seca, da terra resultará fogo, se o frio for suprimido. Em consequência, resulta claro que a geração dos corpos simples hádes er circular 91 e que, por haver qualidades coincidentes 92 entre aqueles que são consecutivos, esta modalidade de transformação 93 é a mais fácil.

No entanto, a geração de água a partir do fogo e | de 5 terra a partir do ar, assim como, por sua vez, de ar e de fogo a partir da terra e da água <sup>94</sup>, é igualmente possível, embora seja mais difícil, porque a mudança envolve um maior número de qualidades. Com efeito, para que da água resulte fogo, é necessário suprimir tanto o frio como o húmido, e para que, por sua vez, da terra resulte ar, é necessário suprimir tanto o frio como o seco. De igual modo, | também para que do fogo e do 10 ar resultem água e terra, respectivamente <sup>95</sup>, é necessário mudar ambas as qualidades [de cada elemento].

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Σύμβολα.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Κύκλω. *Circular* (ou *cíclica*), porque a sequência constituída por fogo, ar, água e terra regressa ao início, seguindo-se à terra novamente o fogo (existindo igualmente entre estes dois uma *qualidade comum*, o seco).

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Σύμβολα.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Primeiro modo de transformação dos elementos: dois elementos consecutivos (fogo-ar, ar-água, água-terra, terra-fogo), uma vez que possuem uma qualidade comum, a qual será mantida, transformam-se reciprocamente mudando apenas a restante qualidade pertencente a um para o seu contrário, pertencente ao outro.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Entenda-se *de ar e de fogo a partir da terra e da água, respectivamente*, ou seja, de ar a partir da terra e de fogo a partir da água.

<sup>95</sup> Interpolámos respectivamente. Entenda-se, pois, água a partir do fogo e terra a partir do ar. Os elementos de cada grupo assim constituído não são consecutivos na ordem natural formada pela sequência fogo-ar-água-terra.

Esta modalidade de geração 96 é, por conseguinte, mais morosa. Por outro lado, se for suprimida uma qualidade de cada elemento de um par 97, a mudança 98 será mais fácil, mas não será recíproca. A partir do fogo e da água [em conjunto] resultarão terra ou ar, e a partir do ar e da terra [em conjunto] 15 resultarão fogo ou água. Quando são | suprimidos o frio da água e o seco do fogo, surge ar (pois subsistem o quente do fogo e o húmido da água), mas, quando são suprimidos o quente do fogo e o húmido da água, surge terra (por subsistirem o seco do fogo e o frio da água). Do mesmo modo, a partir do ar e da terra [em conjunto] resultarão fogo ou água. 20 Ouando | são suprimidos o quente do ar e o seco da terra, surge água (pois subsistem o húmido do ar e o frio da terra), mas quando são suprimidos o húmido do ar e o frio da terra, surge fogo (por subsistirem o quente do ar e o seco da terra, qualidades que pertencem ao fogo). Esta modalidade de gera-25 ção do fogo está de acordo com a percepção <sup>99</sup>, pois a chama é a principal manifestação do fogo, mas a chama é fumo a arder, e o fumo é constituído por ar e por terra.

Quanto aos elementos consecutivos, porém, não é possível que, por supressão [de uma qualidade] em cada um dos dois, haja transformação em algum corpo simples, porque as qualidades que subsistem em ambos ou são as mesmas ou são contrárias — e em nenhum destes casos | é possível a geração de um corpo. Se, por exemplo, forem suprimidos o seco do fogo e o húmido do ar, subsiste em ambos o quente, e se for suprimido o quente de cada um, subsistem qualidades contrárias, o seco e o húmido. O mesmo ocorre nos restantes casos, pois em todos os elementos consecutivos existe uma qualidade

<sup>96</sup> Segundo modo de transformação dos elementos: dois elementos não consecutivos transformam-se reciprocamente mudando ambas as qualidades de um, contrárias às do outro.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Interpolámos *elemento de um par*. Aristóteles refere-se ainda a elementos não consecutivos, mas agora associados em *pares*.

<sup>98</sup> Terceiro modo de transformação dos elementos: um par de elementos não consecutivos (fogo-água ou ar-terra) transforma-se em qualquer um dos restantes elementos. Como cada par assim constituído detém, no seu conjunto, as quatro qualidades elementares, dá origem a um elemento suprimindo uma qualidade de cada um e mantendo a restante. Esta transformação não é recíproca.

<sup>99</sup> Όμολογουμένη καὶ τῆ αἰσθήσει.

idêntica e uma qualidade contrária. | Em consequência, resul- 35 ta claro que os casos de transformação de um elemento em outro ocorrem ao ser suprimida uma qualidade, ao passo que os casos de transformação de dois elementos em um ocorrem ao ser suprimida mais do que uma qualidade. |

Estabelecemos, portanto, que todos os elementos se geram 332a a partir de todos, e explicámos o modo como se dá a sua transformação recíproca.

5. Formulemos ainda, a seguir, algumas considerações sobre os elementos. Se a matéria dos corpos naturais é, como opinam | alguns, a água, o ar e os seus semelhantes, é neces- 5 sário que estes sejam um, dois, ou mais. No entanto, dado que a transformação 100 se dá entre contrários, não é possível que todos eles sejam um, isto é, que todos sejam ar, água, fogo ou terra. Se, com efeito, todos fossem ar, uma vez que este continua a existir, haveria alteração, mas não geração. Além do mais, não parece possível que | a água seia, ao mesmo tempo, 10 ar ou qualquer outro elemento. Haverá, então, uma contrariedade, ou seja, uma diferença da qual cada elemento possuirá uma parte, como o fogo, por exemplo, possui o calor. No entanto, o fogo não poderá ser ar quente, pois tal seria uma alteração, não correspondendo ao que se observa. Se, por sua vez, o ar derivasse do fogo, tal ficaria a dever-se à transformação do quente no seu contrário. | Este contrário pertenceria então 15 ao ar, e o ar seria uma coisa fria. Em consequência, não é possível que o fogo seja ar quente, pois a mesma coisa seria, ao mesmo tempo, quente e fria. Haverá, então, alguma outra coisa que seja a mesma para ambos, ou seja, alguma outra matéria comum <sup>101</sup>.

O mesmo argumento é aplicável a todos os elementos, dado que não há um a partir | do qual todos derivem. Tão- 20 -pouco poderia haver algum outro para além dos referidos, como algum intermédio <sup>102</sup> entre o ar e a água, ou entre o ar e

<sup>100</sup> Μεταβολή.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Ἄλλη τις ὕλη κοινή. Deste modo, dois elementos terão um substrato comum que não pode ser um deles, mas *alguma outra matéria comum*, adiante identificada como um *intermédio* de ambos (cf. 332a35).

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Μέσον.

o fogo, mais denso <sup>103</sup> do que o ar e do que o fogo, mas mais subtil <sup>104</sup> do que os outros <sup>105</sup>. Tal intermédio seria ar e fogo, juntamente com oposição de contrários. Contudo, um dos contrários seria uma privação, pelo que jamais seria possível que <sup>25</sup> o referido intermédio tivesse existência isolada <sup>106</sup>, | como a que alguns atribuem ao infinito <sup>107</sup> ou ao circundante <sup>108</sup>. Por conseguinte, este intermédio ou é indistintamente qualquer um dos elementos, ou nada é.

Deste modo, se nenhum corpo sensível é anterior aos elementos, estes hão-de ser todos os elementos que existem. Necessário é, por isso, que eles ou subsistam sempre e não se transformem uns nos outros, ou que se transformem, quer todos, quer uns sim e outros não, como escreveu Platão no *Timeu* <sup>109</sup>. | Ora, ficou já demonstrado que os elementos se transformam, necessariamente, uns nos outros <sup>110</sup>, e foi

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Παχύτερον.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Λεπτότερον.

<sup>105</sup> Entenda-se mais subtil do que o outro elemento de cada um dos pares referidos, ou seja, mais denso do que o ar, mas mais subtil do que a água, e mais denso do que o fogo, mas mais subtil do que o ar. Trata-se certamente de uma referência a Anaximandro, igualmente visado numa expressão análoga que surge em Cael. III.5, 303b10 sqq.: «uns supõem que [a substância única] é a água, outros o ar, outros o fogo, outros uma coisa mais subtil do que a água, mas mais densa do que o ar, a qual, por ser infinita, afirmam conter todos os céus».

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Μονοῦσθαι, forma infinitiva do verbo μονόω. Pelas suas acepções de *isolar e separar*, entendemos vertê-lo por *ter existência isolada*.

<sup>107 &</sup>quot;Απειρον: infinito, ilimitado, indeterminado, indefinido. Trata-se de uma referência a Anaximandro (cf. Fr. DK12 B1). Segundo o testemunho de Simplício, *In Ph.* 24.13 (cf. Fr. DK12 A9, o qual inclui B1), o princípio não é um dos elementos, mas «uma outra natureza infinita, da qual provêm todos os céus e mundos que neles existem». Ainda segundo este testemunho, a geração das coisas não procede de uma mudança ocorrida nos elementos, mas da separação dos contrários (seco e frio, quente e húmido) a partir *daquilo que os contém* (τὸ περιέχον).

<sup>108</sup> Περιέχον. Segundo o testemunho de Aristóteles em *Ph.* III.4, 203b3 sqq. (Fr. DK12 A15), o *circundante* (ou *continente*) é identificado com o ἄπειρον, na medida em que este contém todas as coisas (περιέχειν ἄπαντα), ou circunda (envolve) todos os céus (περιέχειν πάντας τοὺς οὐρανούς), formulação que surge em *Cael.* III.5, 303b10 sqq.

<sup>109</sup> Cf. Ti. 54b-d.

<sup>110</sup> Cf. 331a12 sqq.

dito <sup>111</sup> que não é com a mesma celeridade que qualquer um se gera a partir de outro, gerando-se mais depressa a partir uns dos outros aqueles que possuem uma característica coincidente <sup>112</sup>, e mais lentamente aqueles que a não possuem. Se, portanto, é um o par de contrários <sup>113</sup> segundo o qual os elementos se transformam, | estes são necessariamente dois, pois a <sup>35</sup> matéria, sendo imperceptível e inseparável, é o seu intermédio <sup>114</sup>. | E porque se vê que os elementos são mais do que <sup>332b</sup> dois, os pares de contrários deverão ser pelo menos dois. Sendo dois, os elementos não podem ser três, mas quatro, como é evidente. Este é, de facto, o número de pares de qualidades <sup>115</sup>, pois embora pudessem ser seis, dois deles não podem ocorrer por neles haver qualidades contrárias | uma à outra <sup>116</sup>.

Estes assuntos foram anteriormente tratados <sup>117</sup>. A partir das considerações seguintes, porém, ficará claro que, uma vez

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Εἴρηται πρότερον (332a32). Joachim (1922: *ad loc.*, 226) propõe a excisão destas palavras.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Σύμβολον. Cf. 331a24, n. ad loc.

<sup>113 &#</sup>x27;Εναντιότης.

<sup>114</sup> Τὸ μέσον. Aristóteles refere-se à matéria enquanto *receptáculo* dos contrários, simples *materia prima* que não é um dos termos da transformação nem é um terceiro elemento entre aqueles que se transformam (cf. 332a17-18). Deste modo, a matéria é o intermédio das qualidades contrárias.

<sup>115</sup> Συζυγίαι: pares. Ao termo pares acrescentámos de qualidades com a finalidade de evitar a sua eventual compreensão como par de contrários, que traduz ἐναντιότης (termo que também traduzimos por oposição e por contrariedade). É inevitável dar de todo este passo uma versão que não seja interpretativa, pois Aristóteles omite, desde 332a34, os referentes que identificamos como elementos, par de contrários, qualidade, e par de qualidades.

<sup>116</sup> Como explica Aristóteles em 330a31-33, uma mesma coisa não poderia ser simultaneamente quente e fria, ou húmida e seca, por exemplo. Deste modo, existem quatro pares de qualidades possíveis, a saber, quente-seco, quente-húmido, frio-húmido e frio-seco (330a34-330b1), correspondendo aos elementos fogo, ar, água e terra, respectivamente, os quais permitem que dois elementos se transformem reciprocamente quando uma qualidade de um é contrária a uma qualidade do outro, ou seja, quando na totalidade das qualidades que ambos possuem existe *pelo menos* um par de contrários. O ar e a água, por exemplo, possuem entre si o par de contrários quente-frio, permitindo a geração de água a partir do ar quando o quente se torna frio (ou seja, quando o quente é dominado pelo frio — cf. 331a23 sqq.), assim como a geração de ar a partir da água quando o frio se torna quente.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Cf. II.2-3.

que os elementos se transformam uns nos outros, é impossível que algum deles seja princípio, quer seja do extremo, quer seja do meio <sup>118</sup>. Tal princípio não poderia estar nos extremos, pois todos os elementos seriam fogo ou terra, e uma tal afirmação seria equivalente a dizer que todas as coisas derivam do fogo ou da terra. | Tão-pouco poderia estar no meio, como pensam aqueles para quem o ar tanto se transforma em fogo como em água, e a água tanto em ar como em terra <sup>119</sup>, não havendo transformação recíproca dos elementos extremos <sup>120</sup>. De facto, é preciso parar e não prosseguir em linha recta e em ambas as direcções até ao infinito, pois as contrariedades <sup>121</sup> pertencentes a um único elemento seriam, assim, infinitas <sup>122</sup>.

Sejam Γ a terra, | Y a água, A o ar e Π o fogo <sup>123</sup>. Se A se transforma em Π e em Y, haverá uma contrariedade <sup>124</sup> pertencente a A e Π. Seja esta a contrariedade entre brancura e negrura. Se, por outro lado, A se transforma em Y, a contrariedade será outra, pois Y e Π não são o mesmo. Seja esta a contrariedade entre secura e humidade, tomando ξ por secura e υ por humidade. | Deste modo, se o branco permanecer, a água será húmida e branca, ao passo que se não permanecer, será negra, pois a mudança dá-se entre contrários. A água será, pois,

<sup>118 &</sup>quot;Η ἐπὶ τῷ ἄκρῳ ἢ μέσῳ. Aristóteles refere-se à sequência correspondente à ordem natural dos elementos: fogo-ar-água-terra. Como foi dito em 330b33-34, os elementos fogo e terra deverão ser entendidos como os dos extremos, respectivamente superior e inferior, e os elementos ar e água como os do meio (cf. Joachim, 1922: 226).

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Referência a Anaxímenes. Cf. Frr. DK13 A4-9. O Fr. DK13 A4 refere igualmente Diógenes.

<sup>120</sup> Não traduzimos, no final deste período (332b12), δῆλον (é claro) ou ἐκ τῶνδε δῆλον (resulta claro a partir destas coisas), propostas de Joachim (1922: ad loc., 227) para preencher a lacuna que supõe post ἄλληλα, a qual seria aberta pelas ocorrências de ὅτι (que) nas ll. 8 e 10. Foi possível evitar a tradução literal de ὅτι sem afectar o sentido e a fluência do texto, tornando-se desnecessária a conjectura de Joachim.

<sup>121 &#</sup>x27;Εναντιότητες.

<sup>122</sup> Cf. 332b30 sqq.

<sup>123</sup> Mantemos as iniciais em grego, correspondentes às dos termos originais que representam (maiúsculas para os elementos e minúsculas para as qualidades elementares): Γ para Γ $\hat{\eta}$  (terra), Υ para "Υδωρ (água), Α para 'Αήρ (ar), Π para Π $\hat{\nu}$ ρ (fogo), ξ para ξηρότης (secura),  $\nu$  para  $\hat{\nu}$ γρότης (humidade).

<sup>124 &#</sup>x27;Εναντιότης.

necessariamente branca ou negra. Seja então a primeira. Do mesmo modo, a secura  $\xi$  pertencerá a  $\Pi$ . Então, também para o fogo  $\Pi$  poderá haver transformação | em água, na medida 25 em que lhe pertencem as qualidades contrárias  $^{125}$ . Com efeito, o fogo era em primeiro lugar negro e a seguir seco, enquanto a água era em primeiro lugar húmida e a seguir branca. Tornase claro, portanto, que a transformação a partir uns dos outros é possível a todos os elementos, e também que, nestes exemplos, à terra  $\Gamma$  também pertencerão as duas qualidades coincidentes  $^{126}$  que restam, o negro e o | húmido, pois estas 30 ainda não tinham sido emparelhadas  $^{127}$ .

Torna-se também claro, a partir das considerações seguintes, que não é possível prosseguir até ao infinito, o que procurávamos demonstrar antes de chegarmos à discussão anterior. Se, por sua vez, o fogo, designado por  $\Pi$ , se transformar em outra coisa (em  $\Psi$ , por exemplo), e não regressar ao que era, ao fogo e a  $\Psi$  há-de pertencer uma contrariedade diferente | das referidas, pois é suposto que  $\Psi$  não seja o mesmo 35 que nenhum dos elementos  $\Gamma$ , Y, A e  $\Pi$ . | Suponhamos agora 333a que  $\kappa$  pertence a  $\Pi$  e que  $\Phi$  pertence a  $\Psi$ . Logo,  $\kappa$  há-de pertencer a todos os elementos  $\Gamma$ , Y, A e  $\Pi$ , pois estes transformam-se uns nos outros. Contudo, suponhamos que isto ainda não foi demonstrado. Ainda assim, é evidente que se  $\Psi$  se transformar por sua vez em outra coisa, uma outra contrariedade  $^{128}$  | há-de pertencer tanto a  $\Psi$  como ao fogo  $\Pi$ .

Do mesmo modo, sempre que se acrescenta um elemento, uma nova contrariedade há-de ser atribuída aos elementos anteriores, de tal modo que, se estes fossem em número infinito <sup>129</sup>, igualmente em número infinito seriam as contrariedades que recairiam sobre um único elemento. Se assim fosse, porém, nenhum elemento poderia ser determinado, nem tão-pouco gerado. Com efeito, para que um elemento derivasse de outro,

 $<sup>^{125}</sup>$  Ou seja, o fogo possui as qualidades contrárias (τἀναντία) às da água.

 $<sup>^{126}</sup>$  Σύμβολα. Novamente σύμβολον, aqui no plural, significando as qualidades que se correspondem reciprocamente, ou seja, os termos de um par (cf. 331a24, n.  $ad\ loc$ ).

<sup>127</sup> Συνδεδύασται.

<sup>128 &#</sup>x27;Εναντιότης.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> "Απειρα.

10 teria de percorrer todas aquelas contrariedades | e ainda mais, de modo que nunca haveria transformação em alguns elementos, como no caso de os intermédios <sup>130</sup> serem em número infinito <sup>131</sup> (o que seria forçoso no caso de os elementos serem em número infinito). Além do mais, não poderia haver transformação do ar em fogo se as contrariedades <sup>132</sup> fossem em número infinito <sup>133</sup>. Todos os elementos se tornariam um, pois todas as contrariedades dos elementos superiores a Π pertenceriam necessariamente aos elementos que lhe fossem inferio15 res, assim como as destes pertenceriam | aos que lhe fossem superiores, de tal modo que todos seriam um <sup>134</sup>.

<sup>134</sup> A validade do argumento contido em 333a13-15 é objecto de controvérsia. Joachim (1922: 230) refere-se-lhe como «unsound», aceitando que «if e. g. Fire qua K changes into  $\Psi$  qua  $\Phi$ , all the 'elements' below Fire will possess the contrary K: whilst  $\Psi$ , and all the 'elements' *above* it, will possess the contrary  $\Phi$ », mas negando que daí se possa inferir que os elementos sejam o mesmo: «The contrarieties hot-cold and dry-moist belong to Earth, Air, Fire, and Water on Aristotle's own theory: but these 'elements' are not on that account 'all of them one'.» Bolzán (1976: 204) contesta a conclusão de Joachim, escrevendo: «no lo son ['all of them one'] precisamente porque Aristóteles nunca ha hecho a ninguno de sus elementos ὑποκειμένη ΰλη (332a6) y por lo tanto no es necesario admitir que cada uno de sus elementos posea todas las cualidades en acto. De hecho Aristóteles distribuye claramente sus cuatro cualidades elementales por pares (330a30 ss.) y hasta sostiene que es posible caracterizar fundamentalmente a cada elemento por una sola de ellas. Precisamente quienes no reconocen una materia común a todos los elementos sino que hacen a cada uno de estos, o a cualesquiera de ellos, la materia de los demás, están obligados a admitir sólo alteración y no verdadera generación (332a8), debiendo contener actualmente ese elemento-materia todas las cualidades que contendrán los elementos de él originados. Y se el proceso es abierto e infinitamente continuable, es claro que tal elemento-materia contendrá infinitas cualidades; mas por cuanto cualquier elemento-materia será asó ἀρχή, todos contendrán las mismas infinitas contrariedades, resultando indistinguibles. En otras palabras: habrá un único elemento, puesto que los elementos se definen por sus cualidades.» Bolzán conclui afirmando que a incompreensão do argumento de Aristóteles decorre do esquecimento do papel fundamental da noção de πρώτη ΰλη e dos estados de δύναμις e ἐνέργεια na compreensão do mesmo, o que considera paradoxal no caso de Joachim, dada a importante análise que tais noções recebem no seu comentário.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Τὰ μεταξύ.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> "Απειρα.

<sup>132</sup> Αἱ ἐναντιότητες.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> "Απειροι.

**6.** Poder-se-ia perguntar, não sem assombro, como é possível a quem afirma, como Empédocles, que os elementos dos corpos são mais do que um e que, por isso, não se transformam uns nos outros, declarar que tais elementos são comparáveis <sup>135</sup>. Empédocles di-lo, efectivamente, nestes termos: «pois todos eles | são iguais» <sup>136</sup>.

20

Se forem comparáveis segundo a quantidade, é necessário, sem dúvida, que em todos os elementos comparáveis haja alguma coisa igual <sup>137</sup> segundo a qual sejam medidos <sup>138</sup>. Se, por exemplo, de uma cótila 139 de água resultarem dez de ar, é porque havia alguma coisa igual em ambos os elementos, dado que foram medidos com a mesma unidade. Em contrapartida, se não forem comparáveis segundo a quantidade neste sentido de uma quantidade de um resultar de uma quantidade de outro, mas o forem enquanto detentores de uma potência 140, como no caso de, por exemplo, | uma cótila de água possuir uma capacidade 25 de arrefecimento igual à de dez cótilas de ar, ainda assim serão comparáveis segundo a quantidade, não enquanto quantidade, mas enquanto detentores de uma potência. Contudo, também seria possível comparar as potências, não por uma medida quantitativa 141, mas por analogia, dizendo, por exemplo, que tal como isto é quente, aquilo é branco. Mas tal como isto 142 significa semelhança em qualidade, | embora signifique igualdade em 30 quantidade. Logo, se os corpos são imutáveis 143, parece absurdo que sejam comparáveis não por analogia, mas pela medida das suas potências, ou seja, por uma certa quantidade de fogo e outra de ar, várias vezes maior, serem iguais 144 ou semelhan-

<sup>135</sup> Συμβλητά.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Fr. DK31 B17, v. 27 (ταῦτα γὰρ ἶσά τε πάντα).

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Ταὐτό τι.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Μετροῦνται. De acordo com Cherniss (1935: 121), a comensurabilidade dos elementos depende da existência de um substrato comum.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Κοτύλη: *cótila*, medida correspondente a aproximadamente um quarto de litro.

<sup>140 &#</sup>x27;Αλλ' ἡ δύναταί τι.

<sup>141</sup> Μὴ τῷ τοῦ ποσοῦ μέτρῳ.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> 'Ως τόδε.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> 'Αμετάβλητα: *imutáveis,* como são, para Empédocles, os *elementos*.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> "Ισον.

tes  $^{145}$  em calor  $^{146}$ . Pois só a mesma coisa  $^{147}$  em maior quantidade  $^{148}$  terá, por ser do mesmo género  $^{149}$ , uma tal proporção  $^{150}$ .

Por outro lado, de acordo com Empédocles, o aumento não é possível, a não ser | por adição <sup>151</sup>, pois considera que o fogo aumenta com fogo, e que «a terra aumenta o seu próprio

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Ὁμοίως (Joachim, Forster, Rashed); ὅμοιον (Bekker, Mugler).

<sup>146</sup> O argumento é resumido por Cherniss (1935: 121) da seguinte forma: «Aristotle mantains that only if they [the elements] are capable of changing into one another are they comparable, for two things that are quantitatively comparable must have some one common substrate by which they are measured. If they are comparable only in respect of their potencies they may be analogous, but in that case the correspondence is one of similarity and not of equality; and, if the potencies of two elements are quantitatively proportionate, the substrate of measurement must be one and the same. It is therefore absurd to say that unchangeable bodies are comparable by measurement of their potencies, for example that so much fire and so many times as much air are equally hot, for such a proportion is possible only in consequence of a basic homogeneity of the two bodies.»

 $<sup>^{147}</sup>$  De acordo com Verdenius e Waszink (1966: 47), τὸ γὰρ αὐτό em 333a33-34 significa «the same thing only», sendo este passo apresentado como exemplo dos casos em que a ideia de *apenas* (ou  $s\acute{o}$ ) não se encontra literalmente expressa em grego.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Πλεῖον.

 $<sup>^{149}</sup>$  Τῷ ὁμογενὲς εἶναι. Entenda-se: por ser *a mesma coisa* (embora *em maior quantidade*), é *do mesmo género* que a coisa de menor quantidade com a qual pode ser comparada.

<sup>150</sup> Τοιοῦτον ἕξει τὸν λόγον. De acordo com Joachim (1922: 233), τοιοῦτον é referente a πλεῖον («τοιοῦτον, sc. πλείω or μείζω»), ou seja, a potência será aumentada numa proporção correspondente ao aumento da quantidade. Sobre este passo, escreve Cherniss (1935: 121, n. 493): «The point of 333a33-34 is that only greater and lesser amounts of the same thing can be comparable in such a fashion [by measurement of their potencies] and that they are comparable just because they are of the same kind.» Deste modo, ainda que a potência seja proporcional à quantidade do corpo, a comparação de potências só é possível se os termos forem do mesmo género, o que dependeria da existência de um substrato comum. Admitindo que este substrato não existe entre corpos supostamente imutáveis (ou que não podem transformar-se uns nos outros), a sua comparação (e, consequentemente, a correspondência proporcional das respectivas potências) torna-se absurda, sendo possível somente entre diferentes quantidades de uma mesma coisa.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Πρόσθεσιν.

corpo e o éter aumenta o éter» <sup>152</sup>. Estas são, de facto, adições, mas não parece que as coisas que crescem aumentem deste modo.

Muito mais difícil lhe é, todavia, apresentar uma explicação da geração que ocorre por natureza. | Pois as coisas gera- 5 das por natureza geram-se todas sempre ou na maioria dos casos 153, enquanto as que não se geram sempre ou na maioria dos casos provêm do movimento espontâneo <sup>154</sup> e do acaso <sup>155</sup>. Qual é, então, a causa por que de um homem provém, sempre ou na maioria dos casos, um homem, ou do trigo provém trigo e não uma oliveira? Ou, ainda, por que se constitui um osso se os elementos se combinarem de um modo determinado? Com efeito, de acordo com o que Empédocles afirma, nada se gera 10 ao juntar-se por acaso, mas ao juntar-se segundo uma determinada proporção 156. Qual é, então, a causa disto? Não é certamente o fogo, nem a terra, mas tão-pouco será a amizade 157 e a discórdia <sup>158</sup>, pois a primeira é somente causa de associação e a segunda de dissociação. Esta causa é a substância 159 de cada coisa, e não apenas uma «mistura e separação 160 | de coisas 15 misturadas» 161, como ele afirma. «O nome que se atribui a tais coisas» 162 é acaso, não é proporção 163, pois é possível que a mistura ocorra por acaso. A causa dos entes naturais é ser tal ou tal <sup>164</sup>, e esta é a natureza de cada um <sup>165</sup>, sobre a qual Empédocles nada diz. «Sobre a natureza», portanto, nada diz 166.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Fr. DK31 B37.

<sup>153 &#</sup>x27;Αεὶ ἢ ὡς ἐπὶ τὸ πολύ.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Ταὐτομάτου.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Τύχης.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Λόγῷ τινί.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Φιλία.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Νεῖκος.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Οὐσία.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Διάλλαξις.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Fr. DK31 B8, v. 3.

<sup>162</sup> Fr. DK31 B8, v. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Λόγος.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Τὸ οὕτως ἔχειν.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Ἡ ἑκάστου φύσις αὕτη.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Οὐδὲν ἄρα περὶ φύσεως λέγει. Aristóteles parece ironizar com recurso a um jogo de palavras: Empédocles nada diz *sobre a natureza* no seu assim designado poema (περὶ φύσεως, *sobre a natureza*).

Não obstante a dignidade <sup>167</sup> e a nobreza <sup>168</sup> de tal causa, ele <sup>20</sup> enaltece apenas a mistura. | No entanto, não é a discórdia, mas a amizade, o que separa os elementos, os quais são por natureza anteriores ao deus, também eles sendo deuses.

Além disso, Empédocles refere-se ao movimento de um modo demasiado simples, pois não é suficiente dizer que a amizade e a discórdia provocam movimento, a menos que acrescente que é próprio da amizade mover de um determinado modo e próprio da discórdia mover de algum outro modo. 25 Deveria, então, | ter formulado definições, hipóteses ou demonstrações, fosse de um modo rigoroso, fosse de um modo flexível ou de qualquer outro. De resto, uma vez que os corpos parecem mover-se quer por compulsão 169 ou contra a natureza, quer por natureza (o fogo, por exemplo, não sobe por compulsão, mas desce por compulsão), e que o movimento natural é contrário ao compulsivo, o movimento compulsivo 30 existe e, em consequência, também o | movimento natural existe. Será então este o movimento que a amizade produz, ou não? Pelo contrário, com efeito, [o movimento natural] conduz a terra para baixo 170 e assemelha-se a uma dissociação, de modo que a discórdia é, mais do que a amizade, causa do movimento natural. Em consequência, a amizade seria, de um modo geral, mais contra a natureza 171 [do que a discórdia].

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Τὸ εὖ.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Τὸ ἀγαθόν.

<sup>102</sup> Rtá

<sup>170</sup> Subentenda-se a opção pelo termo negativo da disjunção precedente. Joachim (1930: ad loc.) oferece a seguinte versão do passo ταύτην οὖν ἡ φιλία κινεῖ; ἢ οὔ; τοὐναντίον γὰρ τὴν γῆν κάτω (333b30-31): «Is this, then, the movement that Love sets going? No: for, on the contrary, the natural movement moves Earth downwards.» Neste sentido, Joachim (1922: 238) entende τὴν γῆν κάτω, sc. κινεῖ ἡ κατὰ φύσιν κίνησις. De modo diferente, parecendo ter entendido ἡ φιλία como sujeito da oração iniciada por τοὐναντίον, Bekker (1831: ad loc.) lê ἄνω em vez de κάτω (lido por Joachim, 1922: ad loc.): ταύτην οὖν ἡ φιλία κινεῖ, ἢ οὖ· τοὐναντίον γὰρ τὴν γῆν ἄνω — é então assim que a amizade move, ou não; pelo contrário, com efeito, [a amizade] move a terra para cima.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> O argumento (333b30-33) é interpretado por Joachim (1922: 238) da seguinte forma: «Is Love the cause of the *natural* movement (b30 ταύτην, sc. τὴν κατὰ φύσιν) of the 'simple' bodies? From what Empedokles says (when e. g. he ascribes the formation of organisms to Love,

E, a menos que a amizade e a discórdia causem movimento, os próprios corpos não têm, em absoluto, nenhum movimento ou repouso. Tal é, porém, absurdo, tanto mais quanto é mani- 35 festo que os corpos se movem. | Com efeito, embora a discór- 334a dia dissocie, o éter não terá sido levado para cima pela discórdia, ora dizendo Empédocles que foi como por acaso («pois aconteceu que assim corresse então, embora muitas vezes fosse de outro modo» 172), ora dizendo que, enquanto o fogo é de natureza a conduzir-se para cima, o éter, segundo afirma, 5 «com grandes raízes se afundava na terra» 173. Simultaneamente, Empédocles também diz que o mundo está agora, sob o domínio da discórdia, num estado semelhante àquele em que anteriormente estava, sob o domínio da amizade 174. Qual é, então, o primeiro motor e a causa do movimento? Não são certamente a amizade e a discórdia, as quais serão, em contrapartida, causas de um movimento determinado, admitindo que o primeiro motor seja princípio <sup>175</sup>.

fr. 20) we should expect an affirmative answer to this question. Yet in fact, it would seem, the answer must be 'No' (b30  $\mathring{\eta}$  o $\mathring{v}$ ). For Love brings all the 'elements' together, 'associating' them to form the Sphere: whilst Strife 'dissociates' the Sphere, moving all the 'elements' apart. Now the *natural* movement of Earth (e. g.) moves it downwards, i. e. away from the other 'elements', and thus resembles a movement of dissociation (b31  $\mathring{\tau}\mathring{\eta}\mathring{v}$   $\mathring{\eta}\mathring{\eta}\mathring{v}$   $\mathring{\kappa}\mathring{\alpha}\mathring{\tau}\mathring{\omega}$ , sc.  $\mathring{\kappa}\mathring{\iota}\mathring{v}\mathring{\alpha}\mathring{\iota}\mathring{\nu}$   $\mathring{\kappa}\mathring{\iota}\mathring{\nu}\mathring{\eta}$   $\mathring{\nu}\mathring{\iota}\mathring{\nu}$ . Hence Strife — rather than Love — seems to cause the *natural* movements: and Love — rather than Strife — is *contrary to nature*. Empedokles ought to have given to Love the epithets he applies to Strife — e. g. 'destructive' (fr. 17, l. 19; Diels, p. 178), 'evil' (fr. 20, l. 14: Diels, p. 180).»

<sup>172</sup> Fr. DK31 B53. A mesma citação ocorre, em referência ao ar, em *Ph.* 196a22-23. Em nota à sua tradução, Tricot (1933: 126, n. 2) recorda que o éter significava, para Empédocles, *ar* (cf. *e. g.* Fr. DK31 B71).

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Fr. DK31 B54.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Tal parece conduzir a uma posição absurda, uma vez que amizade e discórdia possuem naturezas contrárias. Daqui seguir-se-á a existência de um primeiro motor que não pode ser identificado com a amizade e a discórdia.

<sup>175</sup> Ou seja, admitindo que o primeiro motor seja princípio do movimento em geral. Seguimos neste passo a lição de Joachim, ἀλλά τινος κινήσεως ταῦτα αἴτια, εἰ <γ'> ἐστὶν ἐκεῖνο ἀρχή, distinta da de Rashed, que lê uma interrogação (ἀλλά τίνος κινήσεως ταῦτα αἴτια, εἰ ἐστὶν ἐκεῖνο ἀρχή;) e traduz «Mais de quel mouvement ces derniers sont-ils la cause, si le premier moteur est principe du mouvement?».

Também | é absurdo que a alma seja composta por elementos, ou que seja algum deles. Como ocorreriam, então, as alterações da alma, tais como ser músico e deixar de o ser, ou a memória e o esquecimento? É evidente que, se a alma for fogo, as afecções que possa ter serão as do fogo enquanto fogo, mas se for uma mistura, as suas afecções serão corpóreas. No entanto, nenhuma destas afecções é | corpórea. Em todo o caso, a discussão destes problemas é tarefa de outra investigação <sup>176</sup>.

7. No que diz respeito aos elementos a partir dos quais se constituem os corpos, aqueles que pensam que os mesmos têm alguma coisa em comum ou que se transformam uns nos outros, se aceitarem uma destas posições, têm forçosamente de aceitar a outra. Em contrapartida, aqueles que não admitem a geração recíproca dos elementos, nem a geração a partir de um 20 em particular (a não ser no sentido em que | os tijolos provêm do muro), incorrem em absurdo ao explicar como as carnes, os ossos e quaisquer outras coisas semelhantes provirão dos elementos.

O problema referido também apresenta, todavia, uma dificuldade para aqueles que admitem a geração recíproca, designadamente quanto ao modo como alguma coisa que seja diferente dos elementos se gera a partir deles. Quero dizer, por exemplo, que é possível que do fogo se gere água e que desta se gere fogo (pois há alguma coisa comum que é substrato), | 25 mas é certo que também a carne e a medula se geram a partir destes elementos. Como se dá, então, a geração de tais coisas? De que modo a concebem aqueles que defendem posições como a de Empédocles? Será necessariamente como composição <sup>177</sup>, do mesmo modo como um muro é composto por tijolos e pedras. E esta mistura <sup>178</sup> será composta por elementos <sup>179</sup> que se conservam, mas em partículas <sup>180</sup> | dispostas lado a lado <sup>181</sup>. Assim será no caso da carne e de todas as outras coisas [com-

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Cf. De an. I.4-5. Joachim inclui este período no capítulo seguinte.

<sup>177</sup> Σύνθεσιν.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Μίγμα.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Στοιχείων. Desta ocorrência explícita de *elementos* deverão depender αὐτῶν (334b3) e ἀμφοτέρων (334b4).

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Κατὰ μικρά.

<sup>181</sup> Παρ' ἄλληλα.

postas]. Segue-se, em consequência, que o fogo e a água não se geram de qualquer parte da carne, do modo como de um determinado pedaço de cera se poderia fazer uma esfera e de algum outro uma pirâmide, embora cada uma pudesse ser feita a partir de qualquer um dos pedaços. Este é o modo de geração que ocorre | quando [o fogo e a água] provêm ambos 35 de qualquer parte da carne. No entanto, para os | que defen- 3346 dem aquelas posições, este modo não é possível, ocorrendo a geração, em contrapartida, do modo como a pedra e o tijolo derivam do muro, ou seja, cada um a partir de um lugar e de uma parte diferentes.

De modo semelhante, também aqueles que defendem ser uma única a matéria dos elementos <sup>182</sup> têm alguma dificuldade em explicar como poderá alguma coisa resultar de dois elementos juntos <sup>183</sup>, como, por exemplo, do frio e do quente ou do fogo e da terra. Se | a carne é, de facto, resultante de ambos e <sup>5</sup> não é nenhum deles, nem tão-pouco é um composto no qual eles se encontrem preservados, o que resta senão a matéria como sendo o que resulta de tais elementos? Com efeito, a corrupção de um dos elementos ou produz o outro ou produz a matéria.

No entanto, dado que o quente e o frio podem ser maiores ou menores, quando um existe em acto de modo simples, o outro existirá em potência. | Em contrapartida, quando ne- 10 nhum existe de modo completo 184, sendo o frio de certo modo quente e o quente de certo modo frio (por eliminarem, ao combinar-se, os excessos 185 um do outro), nem a matéria, nem cada um daqueles contrários existirão em acto de modo simples, mas sim um intermédio 186. E segundo este último seja em potência mais quente que frio ou o contrário, | na mesma pro- 15 porção será mais quente em potência do que frio em potência, duas, três vezes, ou em qualquer outra proporção. Por conseguinte, será dos contrários ou dos elementos misturados 187 que provêm as outras coisas, e os elementos provêm dos contrá-

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Αὐτῶν, referente a στοιχείων (334a29).

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> 'Αμφοτέρων, referente a στοιχείων (334a29).

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Παντελώς.

<sup>185</sup> Υπεροχάς.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Μεταξύ.

<sup>187</sup> Μιχθέντων τἆλλ' ἐκ τῶν ἐναντίων ἢ τῶν στοιχείων.

rios <sup>188</sup> que existem de certo modo em potência, não do modo como a matéria existe em potência <sup>189</sup>, mas no sentido que foi referido <sup>190</sup>. O que deste modo se produz <sup>191</sup> é uma mistura, | <sup>20</sup> ao passo que o que se produz daquele outro modo <sup>192</sup> é matéria.

Além do mais, de acordo com o que foi definido na primeira parte <sup>193</sup>, os contrários também são afectados <sup>194</sup>, pois o quente em acto é frio em potência e o frio em acto é quente em potência, pelo que, se não forem equivalentes, mudam de um para o outro, o mesmo ocorrendo no caso dos outros contrários. Deste modo, em primeiro lugar | transformam-se os elementos. A partir destes, porém, geram-se carnes, ossos e coisas semelhantes, tornando-se frio o quente e quente o frio, quando atingem um intermédio (pois neste último nenhum dos dois existe), mas o intermédio é de grande extensão <sup>195</sup> e não é indivisível. De igual modo, é em situação intermédia <sup>196</sup> que o seco e o húmido e os restantes contrários | produzem carnes, ossos e as outras coisas [compostas].

<sup>188</sup> Έξ ἐκείνων. Lit., a partir daqueles. Como assinala Joachim (1922: 243), a atribuição de um sentido satisfatório ao passo «forces us to to take ἐκείνων (b18) as equivalent to τῶν ἐναντίων, and to understand τὰ στοιχεῖα in the same line as Earth, Air, Fire, and Water, in so far as they are co-operating to form a ὁμοιομερές».

<sup>189</sup> Οὐχ οὕτω δὲ ὡς ἡ ὕλη.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Cf. 334b8-16. Joachim (1922: 243) aduz a seguinte explicação: «The contraries, or rather the 'elements' (b17 ἢ τῶν στοιχεῖων), constitute the ὁμοιομερῆ in so far as they have been 'combined'. They are 'combined', when both contraries in each contrariety are preserved at a lower degree in a resultant 'intermediate'. Hence the 'elements', in so far as they are the constituents of a ὁμοιομερές, result from (and contain) all the contraries, these being preserved in them 'potentially'. But we must understand this 'potential being' of the contraries in a special sense (b18 δυνάμει πως ὄντων), viz. in the sense which has been explained (cf. [3]27b22-31, [3]34b8-16). We must not suppose that the 'elements', *qua* constituting the ὁμοιομερές, are only 'potentially' hot, cold, dry, and moist in the sense in which the matter of these contraries is only 'potentially' — i. e. *not actually* — any of them.»

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Cf. 334b10-12.

<sup>192</sup> Cf. 334b6-7.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Cf. I.7.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Πάσχει.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Πολύ.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Κατὰ μεσότητα.

8. Todos os corpos mistos, ou seja, os que existem na região em torno do centro 197, são compostos por todos os corpos simples. Assim, a terra está presente em todos eles porque cada elemento existe principalmente e em maior quantidade 198 no lugar que lhe é próprio <sup>199</sup>, e a água porque o composto tem de ser | delimitado, e o único corpo simples facilmente delimi- 35 tável 200 é a | água. Além disso, uma vez que a terra não con- 335a segue ter consistência 201 sem humidade, sendo esta o que a mantém agregada, se a água fosse completamente extraída da terra, esta última desagregar-se-ia. Assim sendo, a terra e a água estão, por estes motivos, presentes nos corpos mistos, bem como o ar e o fogo, porque | estes são contrários à terra e à 5 água (com efeito, a terra é contrária ao ar e a água ao fogo, na medida em que é possível a uma substância ser contrária a outra <sup>202</sup>). Assim sendo, dado que as gerações ocorrem a partir dos contrários, e que em cada corpo composto está presente um dos pares de extremos contrários 203, é necessário que o outro par também esteja presente 204, de maneira que todos os corpos simples hão-de existir em todos os corpos compostos.

Tal é confirmado, | ao que parece, pelo próprio alimento 10 de cada composto. De facto, todos os compostos se alimentam das mesmas coisas a partir das quais são constituídos, e todos

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Περὶ τὸν τοῦ μέσου τόπον. Aristóteles refere-se à região sublunar, em torno do centro, ou seja, da Terra.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Μάλιστα καὶ πλεῖστον.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Έν τῶ οἰκείω τόπω.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Εὐόριστον.

<sup>201</sup> Συμμένειν.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> De acordo com *Cat.* 5, 3b24, a substância não admite contrariedade. Neste sentido, a contrariedade só é possível na medida em que uma substância é caracterizada por um par de qualidades e a outra é caracterizada pelo par de qualidades opostas às da primeira. A terra, caracterizada pelo par frio-seco, opõe-se ao ar, caracterizado pelo par quente-húmido, do mesmo modo que a água, caracterizada pelo par frio-húmido, se opõe ao fogo, caracterizado pelo par quente-seco.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Ἐνυπάρχει θάτερα ἄκρα τῶν ἐναντίων. O par frio-seco da terra e o par frio-húmido da água. Ambos estão presentes em todos os corpos compostos (cf. 335a3-4).

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> 'Ανάγκη καὶ θάτερα ἐνυπάρχειν. O par quente-húmido do ar, oposto ao par frio-seco da terra, e o par quente-seco do fogo, oposto ao par frio-húmido da água.

se alimentam de uma numerosa quantidade de coisas. Mesmo aqueles que, como as plantas, parecem ter um único alimento, a água, alimentam-se, de facto, de várias coisas, pois na água há terra misturada, motivo por que os agricultores procuram fazer misturas para regar <sup>205</sup>.

Dado que | o alimento é do âmbito da matéria e que o que é alimentado é a forma ou a espécie contida na matéria <sup>206</sup>, é razoável <sup>207</sup> que, entre os corpos simples, gerando-se todos a partir uns dos outros, o fogo seja o único que se alimenta, como também disseram os primeiros filósofos. Com efeito, o fogo é o único corpo congruente com a forma, ou pelo menos o principal <sup>208</sup>, porque se dirige naturalmente | para o limite <sup>209</sup>. Todos os corpos simples se dirigem por natureza para o seu próprio lugar <sup>210</sup>, mas a forma ou a espécie <sup>211</sup> de cada um reside nos limites <sup>212</sup>.

Estabelecemos, assim, que todos os corpos são constituídos por todos os corpos simples.

9. Uma vez que alguns entes são passíveis de geração e 25 corrupção, e que a geração | ocorre na região em torno do centro <sup>213</sup>, há que esclarecer, em relação a toda a geração por igual, quantos e quais são os seus princípios, pois investigare-

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Misturas de água com determinados tipos de terra.

 $<sup>^{206}</sup>$  Τὸ δὲ τρεφόμενον συνειλημμένη τῆ ὕλη ή μορφὴ καὶ τὸ εἶδος. Vertemos a conjuntiva καί por ou.

<sup>207</sup> Εὔλογον.

<sup>208</sup> Μόνον γάρ ἐστι καὶ μάλιστα τοῦ εἶδος τὸ πῦρ. Vertemos καί por ou pelo menos, de acordo com Verdenius e Waszink (1966: 66). Por congruente com a forma vertemos τοῦ εἶδος, no sentido de ser em conformidade à forma. Joachim (1930: ad loc.) traduz τοῦ εἶδος por «akin to the form», Tricot (1933: ad loc.) por «relève de la forme», Forster (1955: ad loc.) por «is of the nature of 'form'», Mugler (1966: ad loc.) por «relève de la forme», Migliori (1976: ad loc.) por «dipende dalla forma», Williams (1982: ad loc.) por «ranks as form», La Croce (1987: ad loc.) por «depende de la forma», Rashed (2005: ad loc.) por «à ressortir de la forme».

 $<sup>^{209}</sup>$  Πρὸς τὸν ὅρον. Trata-se do limite da região sublunar. Cf. 330b32, n. ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Εἰς τὴν ἑαυτοῦ χώραν.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Ἡ μορφὴ καὶ τὸ εἶδος. Vertemos novamente a conjuntiva καί por *ou*.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Έν τοῖς ὅροις.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Έν τῷ περὶ τὸ μέσον τόπῳ.

mos mais facilmente os casos particulares quando tivermos, em primeiro lugar, tomado uma perspectiva universal.

Estes princípios são iguais em número e idênticos em género aos dos entes eternos e primeiros. Com efeito, um | é 30 princípio no sentido de matéria <sup>214</sup> e o outro é princípio no sentido de forma <sup>215</sup>. No entanto, tem de haver ainda um terceiro princípio, pois aqueles dois não são suficientes para causar geração, assim como o não são no caso dos entes primeiros.

Para os entes passíveis de geração, é causa no sentido de matéria a possibilidade de ser e não ser. Alguns entes são por necessidade, como os entes eternos, ao passo que outros por necessidade não | são. Para os primeiros é impossível não ser 35 e para os últimos é impossível | ser, por não poderem contrariar a necessidade, sendo de outro modo. Alguns, porém, podem ser e não ser, como é o caso do ente passível de geração e corrupção, o qual ora é, ora não é. Deste modo, é forçoso que a geração e a corrupção pertençam ao âmbito do que pode | ser e não ser. Por conseguinte, para os entes passíveis de geração, a causa material 216 é esta possibilidade, enquanto a causa final 217 é a forma ou a espécie 218. Esta é a definição 219 da substância 220 de cada ente.

Todavia, é preciso acrescentar uma terceira causa, aquela com que todos sonham mas da qual nenhum fala. Pelo contrário, alguns filósofos julgaram que a natureza das formas <sup>221</sup> era uma causa suficiente para explicar a geração. | É o caso de 10 Sócrates no *Fédon* <sup>222</sup>, pois ele, tendo censurado os outros por nada terem dito sobre o assunto, supõe que alguns entes são formas <sup>223</sup> e que outros são participantes das formas <sup>224</sup>, e que é segundo a forma que se diz que cada ente existe, assim como

 $<sup>^{214}</sup>$   $\Omega_{\varsigma}$   $\%\lambda\eta$ .

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> 'Ως μορφή.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> 'Ως ΰλη [...] αἴτιον. Lit., a causa no sentido de matéria.

 $<sup>^{217}</sup>$   $^{\circ}$ Ως τὸ οὖ ἕνεκα. Lit., [a causa] no sentido daquilo em vista do qual.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Ή μορφή καὶ τὸ εἶδος.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Λόγος.

<sup>220</sup> Οὐσίας.

<sup>221</sup> Τὴν τῶν εἰδῶν φύσιν.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Cf. Phd. 96a-99c.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Εἴδη.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Μεθεκτικὰ τῶν εἰδῶν.

se diz que se gera por participação <sup>225</sup> da forma e se corrompe 15 por | rejeição <sup>226</sup> da mesma. Em consequência, a serem verdadeiras tais suposições, Sócrates pensa que as formas são por necessidade causas da geração e da corrupção. Outros, por sua vez, consideraram causa a própria matéria, pois é desta última que provém o movimento.

No entanto, nem uns nem outros apresentam uma posição correcta. Se as formas são causas, por que razão não geram sempre, continuamente, mas umas vezes sim e outras não, 20 já que tanto as formas como | as coisas que delas participam existem sempre? Além disso, podemos ver que, em alguns casos, a causa é outra: o médico produz saúde e o sapiente produz saber <sup>227</sup>, ainda que a saúde em si e o saber em si existam, bem como as coisas que deles participam. O mesmo se passa com as outras coisas produzidas em função de uma capacidade <sup>228</sup>. Por outro lado, se se dissesse que a matéria causa gera-25 ção devido | ao movimento, dar-se-ia uma explicação mais conforme à natureza <sup>229</sup> do que a formulada em tais termos. Com efeito, aquilo que altera 230 e transfigura 231 é em maior medida causa de geração <sup>232</sup> — e, em relação a todos os entes, quer os naturais, quer os produzidos pela técnica, costumamos dizer que é causa eficiente <sup>233</sup> aquilo que pode originar movimento <sup>234</sup>. No entanto, esta última posição também não é correcta.

É próprio | da matéria ser afectada  $^{235}$  e ser movida  $^{236}$ , ao passo que mover  $^{237}$  e exercer acção  $^{238}$  pertencem a outra capacidade  $^{239}$  — e isto é evidente tanto em relação aos entes ge-

<sup>225</sup> Μετάληψιν.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> 'Αποβολήν.

<sup>227</sup> Έπιστήμην ὁ ἐπιστήμων.

<sup>228</sup> Δύναμιν.

<sup>229</sup> Φυσικώτερον.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Τὸ ἀλλοιοῦν.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Τὸ μετασχηματίζον.

<sup>232 &#</sup>x27;Αιτιώτερόν τε τοῦ γεννᾶν.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Τὸ ποιοῦν.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> "Ο ἂν ἢ κινητικόν.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Πάσχειν.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Κινεῖσθαι.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Κινείν.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Ποιείν.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Δυνάμεως.

rados pela técnica como em relação aos entes gerados pela natureza, pois a partir de si própria a água não produz um animal, nem é a madeira que produz uma cama, mas a técnica. Assim sendo, é por este motivo que não são correctas as afirmações destes filósofos, mas também porque deixam de parte a | causa principal, uma vez que excluem a essência <sup>240</sup> e <sup>35</sup> a forma. | Além disso, ao suprimirem a causa formal <sup>241</sup>, os <sup>336a</sup> poderes <sup>242</sup> que eles atribuem aos corpos, por meio dos quais estes geram, tornam-se demasiado instrumentais <sup>243</sup>. Dado que, como eles afirmam, por natureza o quente separa e o frio reúne, e que cada uma das outras qualidades | actua ou padece, 5 defendem que é a partir destas coisas e por causa delas que todas as outras se geram e corrompem. No entanto, é evidente que o fogo é ele próprio movido e é passivo. Além disso, eles procedem quase como alguém que atribuísse à serra e a cada um dos instrumentos a causa das coisas geradas. | É necessá- 10 rio serrar para dividir e polir para alisar, o mesmo ocorrendo nos outros casos. Assim, por muito que o fogo exerça accão e mova, eles não consideram o modo como move, o qual é inferior ao dos instrumentos.

Quanto a nós, tendo anteriormente falado sobre as causas em geral <sup>244</sup>, fizemos agora as distinções relativas à matéria e à forma.

**10.** Além do mais, | uma vez demonstrado que o movi- 15 mento de translação <sup>245</sup> é eterno <sup>246</sup>, a partir do estabelecido segue-se necessariamente que também a geração é contínua <sup>247</sup>. A translação, com efeito, ao fazer aproximar e afastar o princí-

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Τὸ τί ἢν εἶναι.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Τὴν κατὰ τὸ εἶδος αἰτίαν.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Δυνάμεις.

<sup>243</sup> Λίαν ὀργανικάς.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Cf. Ph. II.3-9.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> 'Η κατὰ τὴν φορὰν κίνησις. Trata-se do *movimento local* ou *deslocação*. No entanto, uma vez que o termo κίνησις pode genericamente significar todas as espécies de movimento e que, na sequência do texto, o termo φορά ocorre isoladamente, decidimos verter este último por *translação*.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Cf. Ph. VIII.7-9.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Συνεχῶς.

pio gerador <sup>248</sup>, produzirá ininterruptamente a geração. Ao mesmo tempo, torna-se evidente a correcção do que antes dissemos <sup>249</sup>, ao afirmarmos que a primeira espécie de mudança é 20 a translação | e não a geração. Com efeito, é muito mais razoável <sup>250</sup> tomar o ser como causa da geração do não-ser do que o não-ser como causa da geração do ser. Ora, enquanto aquilo que está a ser transladado <sup>251</sup> é, aquilo que está a ser gerado não é — e também por isso a translação é anterior à geração.

Dado que supusemos e demonstrámos que a geração e a corrupção ocorrem nas coisas de modo contínuo, | e que dizemos que a translação é causa da geração, torna-se evidente que, sendo a translação uma única, não é possível que ambos os processos <sup>252</sup> se produzam, na medida em que são contrários (uma mesma coisa que permaneça idêntica produz por natureza <sup>253</sup> sempre o mesmo efeito, pelo que será sempre ou geração ou corrupção o que se produzirá). Os movimentos têm de ser mais do que um <sup>254</sup> | e têm de ser contrários, seja pela translação <sup>255</sup>, seja pela irregularidade <sup>256</sup>, pois as causas dos contrários são contrárias.

Por este motivo, a causa da geração e da corrupção não é a primeira translação <sup>257</sup>, mas a que se faz ao longo do círculo inclinado <sup>258</sup>, pois nesta não só há continuidade como há ocorrência de dois movimentos <sup>259</sup>. Para que a geração e a corrup336b ção sejam sempre contínuas, é necessário, | por um lado, que haja alguma coisa <sup>260</sup> sempre a mover-se, de modo a que estas

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Τὸ γεννητικόν. Aristóteles refere-se ao Sol, apresentado nesta secção como causa eficiente da geração e da corrupção.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Cf. Ph. VIII.7, 260a26-261a26.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Εὐλογώτερον.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Τὸ φερόμενον.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Geração e corrupção.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Πέφυκε.

<sup>254</sup> Πλείους.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Ou seja, quanto à direcção da translação.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Τῆ ἀνωμαλία.

 $<sup>^{258}</sup>$  ΄Η κατὰ τὸν λοξὸν κύκλον. Aristóteles refere-se à translação eclíptica, i. e., ao movimento anual do Sol.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Τὸ κινεῖσθαι δύο κινήσεις. Lit., o mover-se [com] dois movimentos.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Esta *coisa* (τι) encontra-se subentendida em 336b4-5 (ὁτὲ μὲν πόρρω γίνεσθαι ὁτὲ δ' ἐγγύς), e em 336b6-9 (εἰ τῷ προσιέναι καὶ ἐγγὺς

mudanças <sup>261</sup> não deixem de ocorrer, e, por outro, que o movimento seja duplo, de modo a que não ocorra apenas uma delas <sup>262</sup>. Assim sendo, a translação do todo <sup>263</sup> é causa da continuidade, ao passo que a inclinação <sup>264</sup> é causa da aproximação e do afastamento. Com efeito, daqui decorre que [o Sol] <sup>265</sup> ora esteja longe, | ora esteja perto. Sendo desigual a distância, o 5 movimento será irregular. Em consequência, se [o Sol] 266 gera ao aproximar-se e estar perto, o mesmo corrompe ao afastar-se e estar longe, e se gera por se aproximar com frequência, corrompe por com frequência se afastar — pois os contrários têm causas contrárias, e | a geração e a corrupção naturais <sup>267</sup> ocor- 10 rem em igual período de tempo <sup>268</sup>. Por isso a duração <sup>269</sup> ou a vida de cada ente possui um número <sup>270</sup> pelo qual é determinada. Para todas as coisas há uma ordem <sup>271</sup>, e todas as durações ou vidas se medem por um período <sup>272</sup>, embora não todas pelo mesmo, pois umas são medidas por um período menor e outras por um período maior. Para algumas coisas | o período 15 de medida é um ano, enquanto para outras é maior e para certas outras é menor.

εἶναι γεννᾳ, τῷ δ' ἀπιέναι ταὐτὸν τοῦτο καὶ πόρρω γίνεσθαι φθείρει, κτλ). Optámos por fazer referência ao Sol na tradução destas orações, tornando explícito o respectivo sujeito. O termo ἥλιος (Sol) ocorre pela primeira vez em 336b17.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Μεταβολαί.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Ou seja, de modo a que não ocorra apenas a geração ou apenas a corrupção.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Ἡ τοῦ ὅλου φορά, *i. e., a translação de todo* o céu, na medida em que o movimento diário do primeiro céu inclui o movimento das esferas concêntricas (cf. Joachim, 1922: 258).

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> "Εγκλισις. No seu percurso anual, o Sol move-se ao longo da *eclíptica*, a qual é inclinada em relação ao equador da *primeira esfera* (o qual se encontra no mesmo plano do equador terrestre). Devido a esta inclinação, o Sol atravessa o equador para norte e para sul, aproximando-se e afastando-se de um dado ponto da superfície terrestre (cf. Joachim, 1922: 259).

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> O Sol, omisso no texto grego.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> O Sol, omisso no texto grego.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Κατὰ φύσιν.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Έν ἴσω χρόνω.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Οἱ χρόνοι.

<sup>270 &#</sup>x27;Αριθμόν.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Τάξις.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Μετρείται περιόδω.

Há dados da percepção que estão manifestamente de acordo com os nossos argumentos. De facto, vemos que há geração ao aproximar-se o Sol, e extinção <sup>273</sup> ao afastar-se, ambos os processos com igual duração, pois a corrupção e a geração naturais demoram tempos iguais. No entanto, é frequente a corrupção ocorrer num período de tempo mais curto, †devido à [sua] confusão <sup>274</sup> recíproca <sup>275</sup>.† Com efeito, na medida em que a matéria é irregular e não é a mesma em toda a parte <sup>276</sup>, é forçoso que as gerações também sejam irregulares, sendo mais céleres as de umas coisas e mais lentas as de outras. Em consequência, resulta que devido à geração de tais coisas ocorre a corrupção de outras <sup>277</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> Φθίσις.

<sup>274</sup> Σύγκρασιν. Embora σύγκρασις possa significar *mistura* ou *combinação*, entendemos vertê-lo por *confusão*, em conformidade à tradução de κρᾶσις em 328a8-9 por *fusão* e de κραθέντος (genitivo de κραθείς) em 328a12 por *resultado da fusão*. O termo *confusão* deverá ser entendido como estado de coisas que se misturam e se encontram mutuamente implicadas ou imiscuídas. Deste modo, a geração confundir-se-ia com a corrupção no sentido em que a geração de uma coisa corresponde à corrupção de outra e vice-versa (cf. 319a20-22). No entanto, deverá notar-se que entender a geração e a corrupção como sendo os referentes do termo σύγκρασις corresponde já a uma opção interpretativa (v. n. sq.).

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> Διὰ τὴν πρὸς ἄλληλα σύγκρασιν. Joachim assinala este passo (336b20-21) como sendo provavelmente espúrio (1922: ad loc.). As interpretações aduzidas em relação ao referente de σύγκρασιν, ou seja, em relação ao que se encontra reciprocamente envolvido ou confundido, são várias, desde a geração e a corrupção enquanto processos reciprocamente implicados (Pacius), à adaptação recíproca dos diferentes elementos (Filópono, seguido por Averróis). Joachim (1922: 262-263) questiona as diferentes interpretações, não obstante reconhecer a de Filópono como possivelmente corroborada pela sequência do texto. Verdenius e Waszink (1966: 67), não suspeitando da autenticidade do passo, entendem tratar-se efectivamente da implicação recíproca da geração e da corrupção: «The correlation of coming-to-be and passing-away is denoted by the words διὰ τὴν πρὸς ἄλληλα σύγκρασιν. [...] According to Aristotle, the degree of heat of a thing is constituted by a 'mingling' of the Hot and the Cold, so that its actual heat is equal to its potential coldness and complementary to its actual coldness (334b8-13). Hence the generation of heat implies a shifting in the mixture, actual coldness 'perishing' into potential coldness.»

<sup>276</sup> Οὐ πανταχοῦ τῆς αὐτῆς.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Seguimos, neste passo, a lição de Bekker (1831: 336b33-34), aceite por Forster (1955: *ad loc.*), Mugler (1966: *ad loc.*) e Rashed (2005: *ad* 

A geração e a corrupção serão sempre, como dissemos, 25 contínuas (e jamais deixarão de ocorrer, pela causa que referimos <sup>278</sup>), e é razoável <sup>279</sup> que assim aconteça. Com efeito, afirmamos que em todas as coisas a natureza almeja <sup>280</sup> sempre o melhor, e que *ser* é melhor do que *não-ser* (em outros escritos foram enunciados os vários modos em que se diz *ser* <sup>281</sup>). | Mas como não é possível que o ser esteja presente 30 em todas as coisas, por se encontrarem muito afastadas do princípio, o deus completou <sup>282</sup> o todo <sup>283</sup> de acordo com o modo que restava, tornando interminável a geração — deste modo o ser adquire a maior coerência <sup>284</sup> possível, porque uma geração que continuamente ocorre é o que está mais próximo da substância <sup>285</sup>.

loc.): ἄστε συμβαίνει διὰ τὴν τούτων γένεσιν ἄλλοις γίνεσθαι φθοράν. Deverá entender-se, na medida em que a geração é irregular e que a corrupção ocorre devido à geração, que também a corrupção das coisas será irregular. Joachim (1922: ad loc.) lê ἄστε συμβαίνει, διὰ <τὸ> τὴν τούτων γένεσιν ἄλλοις γίνεσθαι φθοράν. Sobre esta lição, escrevem Verdenius e Waszink (1966: 67): «Joachim puts a comma after συμβαίνει, inserts τό after διά and takes πολλάκις ἐν ἐλάττονι φθείρεσθαι as the subject of συμβαίνει. This far-fetched explanation is superfluous, if we supply a very obvious link in the argument. Aristotle wishes to point out the reason why certain things pass-away before their time. Since matter is inhomogeneous, some things come-to-be at irregular times. Their origin implies the destruction of other things, <which, of course, will also be irregular>.» Cf. 319a20-22.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Cf. 318a9 sqq.; 336a30 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Εὐλόγως.

<sup>280 &#</sup>x27;Ορέγεσθαι.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Τὸ δ' εἶναι ποσαχῶς λέγομεν. Cf. Metaph. V[Δ].7, 1017a7 sqq.; VII[Z].1, 1028a10 sqq.; passim.

<sup>282</sup> Συνεπλήρωσε.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> Τὸ ὅλον: o todo ou o universo.

<sup>284</sup> Συνείροιτο.

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Διὰ τὸ ἐγγύτατα εἶναι τῆς οὐσίας τὸ γίγνεσθαι ἀεὶ καὶ τὴν γένεσιν. Sobre este passo, Solmsen (1960: 386, n. 28) assinala: «It seems to me very hard to construe these words as Joachim (ad loc.) suggests, 'that coming-to-be should itself come-to-be perpetually' (scil., 'is the closest approximation to eternal being'; cf. his translation). Philoponus seems to indicate that the word ἀεί also qualifies γένεσις, but this impression may be deceptive. The words καὶ τὴν γένεσιν were probably not in the text which he read, and we too should treat them with suspiction».

A causa disto <sup>286</sup> é, como | muitas vezes foi dito, a translação circular <sup>287</sup>, pois apenas esta é contínua. Por isso, todas as outras coisas que se transformam <sup>288</sup> reciprocamente segundo as afecções e as potências, como os corpos simples, imitam <sup>289</sup> a translação circular <sup>290</sup>. Quando a partir da água se gera ar, a partir | do ar se gera fogo e a partir do fogo se gera outra vez água, dizemos que a geração completou um círculo porque regressou ao início <sup>291</sup>. Em consequência, a translação

rectilínea <sup>292</sup>, imitando a circular, é igualmente contínua.

O que foi dito esclarece, ao mesmo tempo, o que para alguns <sup>293</sup> constituiu uma dificuldade, designadamente a razão por que os corpos, movendo-se cada um para o lugar que lhe 10 é próprio <sup>294</sup>, | não se separaram por completo ao longo do tempo infinito. A causa por que tal não acontece é a sua transformação <sup>295</sup> recíproca. Se cada um permanecesse no seu lugar e não fosse transformado pelo seu vizinho, os corpos ter-se-iam separado há muito tempo. Assim, eles transformam-se devido à translação que é dupla <sup>296</sup>; e, por se transformarem, nenhum pode permanecer em nenhum | lugar fixo <sup>297</sup>.

Fica esclarecido, a partir do que dissemos, que a geração e a corrupção existem, qual é a sua causa e quais são as coisas que se geram e corrompem. Todavia, se há movimento, é necessário que exista algum motor <sup>298</sup>, tal como anteriormente dissemos, em outros escritos <sup>299</sup>; e se o movimento é eterno, tem de haver algum motor eterno; e se o movimento é contínuo, o motor tem de ser uno, imóvel, | não gerado e inalterável; e se

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Entenda-se a causa da continuidade da geração.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Ἡ κύκλῳ φορά.

<sup>288</sup> Μεταβάλλει.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Μιμεῖται.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Τὴν κύκλω φοράν.

<sup>291 &#</sup>x27;Ανακάμπτειν.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Εὐθεῖα φορά.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Referência a Platão. Cf. Ti. 58a.

 $<sup>^{294}</sup>$  Εἰς τὴν οἰκείαν φερομένου χώραν. Aristóteles refere-se ao  $\it lugar$   $\it natural.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Μετάβασις.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Cf. 336a33-34.

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Έν οὐδεμιᾳ χώρα τεταγμένη.

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Εἶναί τι τὸ κινοῦν.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Cf. Ph. VIII.4-6; Metaph. XII[Z].7.

os movimentos circulares são mais do que um, é necessário que todos eles, apesar de serem múltiplos 300, estejam de algum modo subordinados a um princípio único. E na medida em que o tempo é contínuo, é necessário que o movimento seja contínuo, pois não pode haver tempo separado 301 do movimento. O tempo é a quantificação 302 de alguma coisa contínua — por conseguinte, do movimento circular, | tal como foi determina- 25 do nos argumentos iniciais 303. Mas o movimento será contínuo por ser contínuo aquilo que se move <sup>304</sup>, ou por ser contínuo aquilo em que uma coisa se move 305, ou seja, por exemplo, o lugar ou a afecção? É, claramente, por ser contínuo aquilo que se move. Pois como poderia a afecção ser contínua a não ser pela continuidade da coisa a que pertence? Se fosse por ser contínuo aquilo em que uma coisa se move, | seria apenas em 30 relação ao lugar, pois este possui uma certa grandeza 306. De tudo o que se move, todavia, apenas aquilo que se move em círculo é contínuo, de tal modo que é sempre contínuo em relação a si próprio. Tal é, portanto, o que produz o movimento contínuo, a saber, o corpo que se translada em círculo 307, e este movimento é o que produz o tempo.

11. Uma vez que nas coisas que se movem de modo contínuo, quer seja por geração, quer seja por | alteração ou, em 35

<sup>300</sup> O uso do acusativo plural feminino em 337a21 — πάσας, ταύτας, que vertemos por todos eles — indica claramente que Aristóteles está ainda a referir-se aos movimentos — αἱ κινήσεις (II. 20-21) — de género feminino em grego, e não aos respectivos motores, como entendem alguns tradutores, os quais vertem o equivalente a existirão múltiplos motores (Migliori, 1976: ad loc.; La Croce, 1987: ad loc.). Se Aristóteles estivesse a referir-se aos motores teria usado o acusativo plural neutro, exigido pelo género gramatical de κινοῦν. Os manuscritos cotejados por Bekker, Joachim, Mugler e Rashed não apresentam quaisquer variantes aos termos referidos.

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Χωρίς.

<sup>302 &#</sup>x27;Αριθμός.

<sup>303</sup> Cf. Ph. IV.10, 217b29; 14, 223a29-b1.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> Τὸ κινούμενον.

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> Τὸ ἐν ὧ κινεῖται.

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Μέγεθος.

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> Τὸ κύκλῳ σῶμα φερόμενον, ou seja, a esfera superior do primeiro céu. Cf. Verdenius e Waszink, 1966: 70. Cf. 336b2-3: τῆς μὲν οὖν συνεχείας ἡ τοῦ ὅλου φορὰ αἰτία (a translação do todo é causa da continuidade).

geral, por mudança, podemos verificar a existência de conse-337b cutividade 308, | gerando-se uma coisa depois de outra sem haver interrupção, temos de indagar se há alguma coisa que exista por necessidade ou se nada assim há, todas as coisas tendo, ao contrário, a possibilidade de não se gerar. É evidente que algumas coisas têm a possibilidade de não se gerar, e é precisamente por este motivo que dizer «será» é diferente de 5 dizer «está para ser» <sup>309</sup>. Com efeito, se for verdadeiro | dizer que uma coisa «será», em algum momento terá de ser verdadeiro dizer que «é», mas se for verdadeiro dizer agora que uma coisa «está para ser», nada impede que a mesma não venha a ser 310 — pois é possível que não vá passear alguém que esteja para ir passear. De um modo geral, dado que a alguns entes também é possível não ser, é evidente que igualmente assim será no caso daqueles que são gerados, e que a sua geração não ocorrerá por necessidade.

Mas será este o caso de todas as coisas geradas? Ou, pelo contrário, haverá algumas para as quais é absolutamente necessário que sejam geradas <sup>311</sup>, e, tal como no caso do ser há coisas que não podem não ser e outras que podem, assim será no caso da geração? Por exemplo, será necessário que se produzam solstícios <sup>312</sup>, não sendo possível que não se produzam?

Se é necessário que se dê o antecedente <sup>313</sup> para que o consequente <sup>314</sup> ocorra (se, por exemplo, | para existir uma casa é necessário haver fundações, e para estas existirem é necessário haver argila), será também necessário que, uma vez feitas <sup>315</sup> as fundações, a casa venha a existir? <sup>316</sup> Ou não será, a menos que a geração de tal consequente seja absolutamente necessária? Se for o caso, é necessário que a casa venha a existir se as fundações tiverem sido feitas, pois a relação do antecedente com o consequente era tal que, se este último existe, é necessá-

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> Τὸ ἐφεξῆς ὄν.

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Μέλλει.

<sup>310</sup> Μὴ γενέσθαι.

<sup>311 &#</sup>x27;Αναγκαῖον ἁπλῶς γενέσθαι.

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> Τροπάς.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> Τὸ πρότερον. Antecedente ou termo anterior.

<sup>314</sup> Τὸ ὕστερον. Consequente ou termo posterior.

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> Γέγονεν.

<sup>316</sup> Γενέσθαι.

rio que aquele | o anteceda. Se, por conseguinte, for necessá- 20 rio que o consequente ocorra, será igualmente necessário que o antecedente se dê; e se o antecedente se der, será então necessário que também o consequente ocorra — embora não por causa do antecedente, mas porque se admitiu 317 que o consequente haveria necessariamente de existir 318. Deste modo, nos casos em que o consequente é necessário, o inverso também ocorre <sup>319</sup>, e sempre que se produz <sup>320</sup> o antecedente é necessário que | o consequente se produza 321.

25

Se uma sequência descendente for infinita 322, a necessidade da geração de um consequente determinado 323 não será absoluta 324, mas hipotética 325. Com efeito, haverá sempre, necessariamente, um termo anterior em virtude do qual a geração daquele consequente é necessária, de modo que, se não há um princípio 326 da sequência infinita, não haverá um primeiro

<sup>317</sup> Υπέκειτο.

<sup>318</sup> Ou seja, a futura existência do consequente foi suposta como

<sup>319 &#</sup>x27;Αντιστρέφει.

<sup>320</sup> Γενομένου.

<sup>321</sup> Γενέσθαι.

<sup>322</sup> Είς ἄπειρον εἶσιν ἐπὶ τὸ κάτω.

<sup>323</sup> Ύστερον τοδί.

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> 'Απλῶς.

<sup>325</sup> Έξ ὑποθέσεως.

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> 'Αρχή. Esta ocorrência de ἀρχή deverá ser interpretada no sentido de τέλος (fim ou termo último), considerando a nota de Joachim (1922: 273) a 337b25-29: «In a causal succession of events, proceeding from the present onwards in a straight line ad infinitum (b25 εἰς ἄπειρον... ἐπὶ τὸ κάτω), there can be no member whose occurrence is absolutely necessary. For take any one of the events subsequent to the present, e. g. P (b26 τῶν ὕστερον τοδί). P's future occurrence is necessarily presupposed by (i. e. is contingent upon) the future occurrence of the still later next event, R; that is contingent upon the future occurrence of the still later next event, S; and so on ad infinitum (b27-28 ἀεί... γένεσθαι). Hence the occurrence of P, and of every subsequent member of the infinite succession, is contingent (ἐξ ὑποθέσεως ἀναγκαῖον) and not absolutely necessary (ἁπλῶς ἀναγκαῖον). If P's occurrence were absolutely necessary, P would be an originative source (an ἀρχή) of the whole succession and would invest all the preceding events with absolute necessity (cf. [3]37b14-25). But the succession is ex hypothesi ἄπειρον, and there can be no ἀρχή in what is ἄπειρον. The ἀρχή, which Aristotle denies to this succession proceeding ad infinitum in the future (cf. b28-29), is in fact, as Alexander rightly

termo em virtude do qual seja necessária a geração [dos restantes].

No entanto, | tão-pouco no caso das sequências finitas será verdadeiro afirmar que uma geração é absolutamente necessária, como, por exemplo, uma casa, quando as fundações fossem feitas <sup>327</sup>. De facto, a não ser que tal geração fosse sempre necessária, resultaria que, quando as fundações estivessem feitas, teria de existir sempre uma coisa que pode não existir sempre <sup>328</sup>. Em contrapartida, se a sua geração for necessária, deve, por geração, existir sempre. | O que existe por necessidade é, simultaneamente, o que existe sempre (pois o que é necessário | não pode não ser), pelo que, se é por necessidade, é eterno <sup>329</sup>; e, se é eterno, é por necessidade. Assim, se a geração de uma coisa é necessária, é eterna; e, se é eterna, é necessária.

Em consequência, se a geração de alguma coisa ocorre por 5 necessidade absoluta, será necessariamente circular <sup>330</sup> | e recorrente <sup>331</sup>. Com efeito, é necessário que a geração tenha um limite ou que não tenha um limite. Se não tiver um limite, ou é rectilínea <sup>332</sup> ou é circular <sup>333</sup>. No entanto, uma vez que é eter-

insists, a τέλος. It would be a genuine 'first' or 'primary determinant' of the temporally-preceding events, as the 'end' in which they culminate, or the final cause to which they are the necessary means.» Esta interpretação é corroborada por Sharples (1979: 37): «337b25-29 follows immediately on the passage at b15-25 which enphasises *a fronte* necessity, and disregards the possibility of deriving absolute necessity from what is *earlier* in time; and this being so it is difficult to see what would be the relevance of a denial of a temporal *beginning* to the infinite series at 337b28 [ocorrência de ἀρχή em questão]. It is perfectly true that an infinite regress into the past cannot give (absolute) necessity as there is no starting point; but necessity cannot in any case, to judge from b15-25, be derived from what is earlier at all.» Para a referência a Alexandre de Afrodísias, cf. *Quaest*. [ἀπορίαι καὶ λύσεις] 71.23-72.8.

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> Γένηται.

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Se a necessidade de geração de uma casa fosse absoluta, teria de ocorrer sempre que os seus antecedentes (neste caso as *fundações*) tivessem sido produzidos. As duas ocorrências de *existir* são uma das possibilidades de tradução literal de εἶναι. No entanto, seria admissível a sua substituição por *ocorrer* (teria de ocorrer sempre o que pode não ocorrer sempre).

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup> 'Αΐδιον.

<sup>330 &#</sup>x27;Ανακυκλείν.

<sup>331 &#</sup>x27;Ανακάμπτειν.

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> Εἰς εὐθύ.

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Κύκλφ.

na, não é possível que, entre estas alternativas, seja rectilínea, pois neste caso não teria um princípio <sup>334</sup> (nem em sentido descendente, considerando as ocorrências futuras, nem em sentido ascendente, considerando as passadas). É todavia necessário que a geração tenha um princípio | sem que seja limitada, 10 e que seja eterna. Por isso é necessário que seja circular <sup>335</sup>.

Por conseguinte, será necessário que haja reciprocidade <sup>336</sup>. Por exemplo, se determinada coisa é necessária, sê-lo-á também o antecedente; e se, por sua vez, este último é necessário, será também necessário que o consequente se gere. Esta sequência ocorre sempre, de modo contínuo, não havendo diferença entre considerar dois ou uma pluralidade de termos.

Deste modo, é no movimento e na geração circulares que 15 reside a necessidade absoluta. Se a geração é circular, é por necessidade que cada coisa se gera e tem gerado; e se é por necessidade, a sua geração é circular.

O que afirmamos é seguramente conforme à razão <sup>337</sup>, dado que o movimento circular, ou seja, o movimento do céu,

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> 'Αρχήν. *Princípio* é aqui usado em relação ao *primeiro* e ao *último* dos termos da ordem temporal de uma sequência — cf. Sharples, 1979: 37.

<sup>335</sup> Joachim lê: ἀνάγκη δ' εἶναι ἀρχήν... [lacuna] †μήτε πεπερασμένης οὔσης † ἀΐδιον εἶναι· διὸ ἀνάγκη κύκλω εἶναι. No entanto, Verdenius e Waszink (1966: 72) não reconhecem, contra Joachim, ad loc., a existência de lacuna depois de ἀρχήν (338a10), nem assumem as palavras μήτε πεπερασμένης οὔσης como espúrias. Para Rashed (2005: ad loc.; 180, n. 5) — que lê ἀνάγκη δ' εἶναι ἀρχήν· μήτε πεπερασμένης οὔσης, ἀΐδιον εἶναι· διὸ ἀνάγκη κύκλω εἶναι —, o sujeito do genitivo absoluto πεπερασμένης οὔσης é a γένεσις (geração) da frase anterior (338a5-6) e o de ἀΐδιον εἶναι é a ἀρχήν (*princípio*) da primeira oração, traduzindo «Mais il est nécessaire qu'il y ait un principe et, la génération n'étant pas bornée, qu'il soit éternel» (2005: 82). No entanto, o argumento pretende justificar a circularidade da geração a partir do facto de a geração possuir um princípio sem ser limitada. Se possui um princípio, possui um limite no passado. Mas se for eterna, não será limitada no futuro. Entendendo assim o argumento, seria desnecessário a Aristóteles mencionar a eternidade do próprio princípio. Não nos parece, portanto, que o sujeito de ἀΐδιον εἶναι seja ἀρχήν, mas, ainda, γένεσις. Neste sentido, seguimos a lição de Bekker (e, em conformidade, a de Forster e a de Mugler): ἀνάγκη δ' εἶναι άρχήν, μὴ πεπερασμένης οὔσης, καὶ ἀΐδιον εἶναι. διὸ ἀνάγκη κύκλω εἶναι (338a9-11).

<sup>336 &#</sup>x27;Αντιστρέφειν.

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup> Εὐλόγως.

nos surgiu como eterno ainda de outra maneira <sup>338</sup>, designadamente porque os seus movimentos e os que por ele são causa338b dos são e continuarão a ser gerados por necessidade. | Se o que se move em círculo move sempre alguma coisa, é necessário que também o movimento das coisas que move seja circular — por exemplo, sendo circular a translação superior <sup>339</sup>, o Sol move-se de determinada maneira <sup>340</sup>, e, na medida em que se move assim, é por sua causa que as estações <sup>341</sup> se geram em 5 círculo e regressam <sup>342</sup>, | e porque elas se geram de tal modo, assim se geram, por sua vez, as coisas que delas dependem.

Por que motivo, então, algumas coisas ocorrem evidentemente deste modo — a água e o ar, por exemplo, geram-se circularmente, pois se houver nuvens, deverá chover, e se chover, deverá haver nuvens —, ao passo que os homens e os animais não regressam sobre si próprios 343, de modo tal que o mesmo indivíduo seja outra vez gerado | (pois não é necessário que, se o teu pai foi gerado, tu sejas gerado, mas é necessário que, se tu foste gerado, ele o tenha sido), parecendo ser rectilínea esta geração?

O princípio desta investigação será perguntar outra vez se é de modo idêntico que todas as coisas regressam ou se, não o sendo, umas regressam [sendo idênticas] quanto ao número e outras somente quanto à espécie. Assim, é evidente que as coisas cuja substância movida é incorruptível serão | idênticas <sup>344</sup> também quanto ao número (pois o movimento é conforme <sup>345</sup> ao movido), e que aquelas cuja substância não é incorruptível, sendo, ao contrário, corruptível, regressarão necessariamente idênticas quanto à espécie, não quanto ao número. Por isso a água proveniente do ar e o ar proveniente da água são idênticos quanto à espécie, não quanto ao número. Ainda que tais coisas também fossem idênticas quanto ao número <sup>346</sup>, não o seriam aquelas cuja substância se gera, sendo esta tal que lhe é possível não ser.